№21 (2/2017) **ТРЕСВИТЕР**ЖУРНАЛ ЦЕРКВИ ХРИСТИАН АДВЕНТИСТОВ СЕДЬМОГО ДНЯ



# ЕДИНСТВО ВО ХРИСТЕ

Журнал издается Пасторской ассоциацией Евро-Азиатского дивизиона (отделения) Церкви христиан адвентистов седьмого дня совместно с журналом «ELDER'S DIGEST» (США)

# ЧИТАЙТЕ В НОМЕРЕ

- ТЕМА НОМЕРА Важность единства Джонас Аррайс
- **4** ПОСТИГАЯ ЕГО СЛОВО **Изучение Библии и преобразование** *Бранимир Шуберт*
- Последняя весть для нашего мира Эккехардт Мюллер
- ПРАКТИЧЕСКОЕ СЛУЖЕНИЕ Опыт поклонения Джозеф Киддер
- **14** В ПОМОЩЬ ПРЕСВИТЕРУ (ЦИКЛ ПРОПОВЕДЕЙ)
  - 14 Притча о сеятеле
  - **16** Притча о милосердном самарянине
  - 18 Христианский характер
- 20 Мой Бог может
- **22** ЖЕНА ПРЕСВИТЕРА **Воспитываем чувство благодарности**Лаура Шиман
- **24** МУЗЫКАЛЬНОЕ СЛУЖЕНИЕ В ЦЕРКВИ Исполняйтесь духом, воспевая Павел Семанивский
- 31 ИСКУССТВО ГОВОРИТЬ Нет места любви к спорам Эллен Уайт
- **32** ДИАКОНСКОЕ СЛУЖЕНИЕ **Служение посещения**

**Главный редактор** Виктор Козаков

**Ответственный редактор** Светлана Бондарчук

**Редакционная коллегия** Виктор Бегас

ыктор Бегас Дмитрий Зайцев Фёдор Колтук Владимир Котов Вадим Кочкарёв Сергей Лозовский Андрей Молдавану Моисей Островский Михаил Скрипкарь Владимир Шалахов Переводчики

Юлия Карпович, Богдан Кошелев

**Редактирование и корректура** Валерия Мелешкина

**Дизайн и верстка** Андрей Сущенко

Адрес редакции: Россия, 107589, Москва, ул. Красноярская,3. Тел. (495) 768-81-69 E-mail: vkozakov@esd.adventist.org

Отпечатано в типографии издательства «Источник жизни» Евро-Азиатского дивизиона (отделения) Церкви АСД Тираж 3000 экз.

# ОБРАЩЕНИЕ РЕДАКТОРА

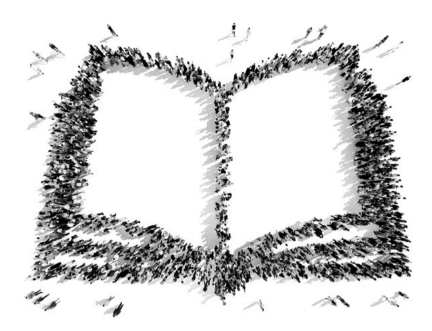
Приветствую вас, дорогие братья пресвитеры, диаконы и диаконисы!

Иисус Христос учил, что одним из важнейших условий достижения успеха в проповеди Евангелия является единство церкви. Он говорил о том, что существует прямая зависимость между добрыми и крепкими взаимоотношениями в церкви и распространением Евангелия: «По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою» (Ин. 13:35). Именно единство церкви было главным приоритетом Иисуса Христа. Об этом Он очень часто говорил Своим ученикам, к этому Он призывал их, об этом Он молился в ходатайственной молитве: «Да будут все едино, как Ты, Отче, во Мне, и Я в Тебе, так и они да будут в Нас едино, — да уверует мир, что Ты послал Меня» (Ин. 17:21).

Опыт жизни и служения церкви на протяжении многих лет показывает, насколько верно Иисус определил приоритет. Сегодня мы понимаем, что единство церкви действительно является главным условием успеха в евангельском служении, именно оно ведет к устойчивому духовному и численному росту церкви. Мы понимаем, как нам необходимо единство во всех сферах церковной жизни: в учении, в поклонении, во взаимоотношениях друг с другом... Мы также понимаем, что единство возможно только во Христе, и оно не возникает само по себе. Для обретения такого единства всем нам необходимо стремиться быть ближе ко Христу, подражать Ему во всем, относиться к другим так же, как Иисус относится к нам. Именно к этому призывает нас Христос: «Сия есть заповедь Моя, да любите друг друга, как Я возлюбил вас» (Ин. 15:12).

Надеюсь, что все статьи этого номера журнала «Пресвитер» помогут нам еще раз осознать важность единства и увидеть, как его достичь и укреплять в различных сферах жизни церкви.

С братской любовью, Виктор Козаков, секретарь Пасторской ассоциации ЕАД



# ВАЖНОСТЬ ЕДИНСТВА

#### Джонас Аррайс,

секретарь Пасторской ассоциации Генеральной Конференции

динство имеет решающее значение для достижения самых различных целей. Например, для создания счастливой семьи единство нужно как воздух. Единство необходимо в бизнесе — сотрудники должны научиться ладить друг с другом. В единстве нуждается и правительство, чтобы оно могло решать поставленные задачи. В любой спортивной команде игроки также должны быть едины между собой, если намерены одержать победу.

Но более всего единство необходимо в церкви, чтобы дети Божьи имели возможность трудиться, чтобы церковь стала тем, чем она должна быть по замыслу Бога.

Единство — ключевая тема Библии. От каждого верующего зависит сохранение единства церкви. Идеальных людей не существует, и, поскольку церкви состоят из людей, иногда неизбежно возникают конфликты. Мы все должны знать, как решать подобные проблемы и объединяться между собой.

Почему единство столь важно в жизни церкви? Сам Иисус молился об этом. Накануне Своего распятия Он просил Небесного Отца за Своих последователей. В этой молитве Иисус говорил о единстве церкви (см. Ин. 17:20–24). Как изменятся наши общины, если мы присоединимся к Иисусу в этой молитве о единстве? Что произойдет, если в общинах на самом деле воцарится дух единства и согласия? Что, если ве-

рующие будут все вместе постоянно стараться исполнить Божью миссию? Мы смогли бы тогда увидеть, как удивительно действует наш Господь!

Единство было главным приоритетом для Иисуса и Его церкви. Оно должно быть таковым и для современных христиан. Библия призывает нас *«сохранять единство духа в союзе мира»* (Еф. 4:3). Одна из наших главных задач как последователей Христа — поддерживать единство и способствовать миру, чего бы это ни стоило!

Это свидетельство для окружающего нас мира. Иисус говорил: «По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою» (Ин. 13:35). Если собратья искренне любят друг друга, результатом станут единство и гармония. Это заметят и гости церкви, которые непременно скажут: «Здесь происходит что-то необычное! Я тоже хочу в этом участвовать!»

Единая церковь благословенна. В Деян. 2:46, 47 написано: «И каждый день единодушно пребывали в храме и, преломляя по домам хлеб, принимали пищу в веселии и простоте сердца, хваля Бога и находясь в любви у всего народа. Господь же ежедневно прилагал спасаемых к Церкви».

Как церковных руководителей я призываю вас проповедовать о единстве. Это не значит, что нужно упоминать о нем лишь при случае или только

во время Вечери Господней. Также мы не должны поднимать этот вопрос только тогда, когда нам известно о существующих в общине разногласиях. Я имею в виду регулярные проповеди о единстве, о том, почему ни одна церковь не может выполнить Божью миссию без него. Я также призываю вас стремиться проявлять единство в собственной

жизни. Все ваши призывы к объединению церкви будут напрасны, если у вас самих есть трудности в построении отношений. Люди всегда учатся на примере своих пастырей. Они ожидают от руководителей церкви поведения, достойного зрелых христиан. Это кажется очевидным в призыве Павла: «Подражайте мне, как я Христу».

# ЕДИНСТВО В РАСТУЩЕЙ ВСЕМИРНОЙ АДВЕНТИСТСКОЙ ЦЕРКВИ

#### 1. ПРЕАМБУЛА

Несколько лет назад собрались руководители Церкви адвентистов седьмого дня, прибывшие из разных уголков мира, чтобы обсудить наше доктринальное наследие и тенденции, наметившиеся в адвентистском движении. У собравшихся было преимущество провести эту встречу в Греции и Турции, где когда-то трудился апостол Павел и образовалась христианская церковь. Столь богатая в историческом плане обстановка напоминала о нашем необыкновенном наследии, основанном на Писании, и мы воздаем хвалу и славу Иисусу, Который является Главой церкви и воплощенным Словом Божьим.

В центре внимания этой встречи были темы, имеющие решающее значение для идентичности и миссии нашей церкви. Несколько факторов требуют, чтобы вся Церковь адвентистов седьмого дня уделила в это время серьезное внимание богословской целостности.

- 1. Благодаря благодеющей руке Господа наше движение переживает беспрецедентный рост. Несмотря на скромное начало, теперь мы — всемирная семья, состоящая из более 18 миллионов крещеных членов церкви (причем каждый год добавляется еще один миллион и даже больше). На сегодняшний день более половины представителей нашей церковной семьи являются членами церкви на протяжении менее десяти лет. Мы рады этим людям, присоединившимся к Господу, однако также признаем, что поручение нашего Господа (см. Мф. 28:18–20) заключается не только в крещении, но и в ученичестве. Крайне важно, чтобы новые члены, наполняющие наши общины, были тщательно наставлены в основах адвентистского вероучения и стремились достигнуть совершенного возраста Иисуса Христа.
- 2. Во многих регионах мира воинствующий атеизм и агностицизм наряду со светским мышлением набирают силу. Для своего духовного благополу-

чия и успешного свидетельства адвентисты должны быть основательно утверждены в Библии.

- 3. Дух времени стремится размыть доктринальные различия и даже различия между истиной и явным заблуждением. Он утверждает, что все относительно и нет никаких абсолютов. Дух этой эпохи превозносит индивидуальные чувства и переживания как высшие ценности. Будучи адвентистами седьмого дня, мы выступаем против подобных идей. Мы должны оставаться людьми Слова, для которых Слово Божье это источник и надежный критерий нашего вероучения, а также мерило нашего опыта.
- 4. В нашей среде также очевидны тенденции к богословским расхождениям и инакомыслию. Такие тенденции не новы, но большие масштабы и разнообразие церкви в наши дни, наряду с ее быстрым ростом, требуют, чтобы мы были чувствительны и внимательны к подобным явлениям богословской полярности, а также знали, как на них реагировать.

#### 2. ПРИЗЫВ К ТЕОЛОГИЧЕСКОМУ ЕДИНСТВУ

Мы убеждены, что Господь призывает нас к богословской целостности через нашу весть, сформулированную в 28 фундаментальных доктринах и других библейских концепциях, которые мы все разделяем. В частности, результаты этой конференции побуждают нас стремиться к единой вере и действовать в следующих направлениях:

- 1. Сделать Священное Писание, Слово Божье, основой нашей проповеди, жизни и свидетельства, чтобы адвентисты седьмого дня снова были воистину «народом Книги».
- 2. Поддерживать наставления, которые Господь милостиво дал нам через рукописные труды Эллен Уайт, а также следовать ее советам, убедившись, что наши члены церкви, особенно молодежь, ценят этот чудесный дар.

- 3. Сделать Иисуса и Его искупление единственным источником нашего спасения и жизни послушания, которая является откликом человека на Божью милость.
- 4. Сформулировать нашу идентичность как церкви, которая имеет характеристики Остат-ка, кротко, ясно, с благодарностью и как люди, которым Бог доверил возвещать Свою весть к погибающему миру.
- 5. Смело проповедовать и провозглашать, что мы живем в последние дни земной истории и что Иисус скоро снова придет и положит конец всем страданиям в нашем мире.
- 6. Поклоняться Богу как Создателю неба и земли, Который сотворил все Своим Словом, и тем самым признать, что теистическая эволюция и прогрессивное творение не вполне понимают факт сотворения Земли и спасения, обретаемого во Христе.
  - 7. Ценить церковь как невесту Христа, которая

«...Стараясь сохранять единство духа в союзе мира. Одно тело и один дух, как вы и призваны к одной надежде вашего звания; один Господь, одна вера, одно крещение, один Бог и Отец всех, Который над всеми, и через всех, и во всех нас» (Еф. 4:3–6).

прославляется, когда мы вместе живем и трудимся в любви, но бесславится раздорами и разделениями; следует избегать всего, что препятствует единству церкви, и, наоборот, поощрять то, что ему содействует.

#### 3. ПРИЗЫВ КО ВСЕМ РУКОВОДИТЕЛЯМ

Хотя призыв к богословскому единству направлен к каждому адвентисту седьмого дня, он особо обращен к церковным лидерам, независимо от того, служители это или рядовые члены церкви:

- 1. Проповедь. Мы призываем всех проповедующих сделать Слово Божье основой их подготовки к служению за кафедрой и провозглашения Вести. Библейская проповедь включает в себя разъяснение Вести, доверенной церкви торжественным образом.
- 2. Обучение. Мы призываем учителей и наставников быть честными мужами и женами, которые

знают Слово и живут им. Пусть ваше наставление будет основано на Священном Писании и подтверждает Весть, как ее понимает наша церковь.

- 3. Писательская деятельность. Мы призываем всех, кто пишет для церковных изданий, не выказывать сомнений в том, что Слово вдохновляет, направляет и проверяет их идеи, а также вносит позитивный вклад в утверждение вероучения церкви.
- 4. Ученичество. Не уменьшая нашего акцента на благовестии, мы призываем евангелистов и администраторов уделить внимание тому, чтобы кандидаты на крещение были тщательно подготовлены, понимали суть данного обряда и в итоге заключили завет с Господом. Важно позаботиться об их духовном развитии, предоставив им как минимум соответствующее руководство и место поклонения.
- 5. Руководство в церкви. Мы призываем всех лидеров быть людьми Слова, отдавать приоритет Слову Божьему и целенаправленно трудиться для
  - развития и укрепления духовного единства церкви. Мы призываем их к тому, чтобы деловые заседания исполнительных комитетов и советов были сосредоточены на важных духовных истинах и нацелены на выполнение миссии.
  - 6. Руководство молодежью. Мы обращаемся ко всей адвентистской молодежи с просьбой сохранить верность нашему наследию и нести факел веры. Также мы обращаемся к моло-

дежным лидерам: важно вдохновить молодежь видением нашей Вести и миссии.

7. Управление учреждениями. Мы обращаемся ко всем руководителям и сотрудникам учреждений Церкви адвентистов седьмого дня — школ, издательств, санаториев, фабрик по производству продуктов здорового питания — с призывом жить, трудиться и учить так, чтобы все наши учреждения имели явно выраженную адвентистскую идентичность и миссию. Мы являемся церковью, единой во всем своем разнообразии, но Господь хранит нас до сего дня. И только Он может удержать нас вместе, когда нам предстоит идти вперед. Но у нас есть и своя роль: быть прилежными работниками и, прежде всего, находиться в тесном общении с Господом каждый день. Если мы искренне ищем Его руководства и Его силы, Он позволит нам быть верными удивительному наследию доверенной нам истины.

# ИЗУЧЕНИЕ БИБЛИИ И ПРЕОБРАЗОВАНИЕ

Бранимир Шуберт, секретарь Пасторской ассоциации Южного Тихоокеанского дивизиона



В Послании к римлянам Павел призывает: «Преобразуйтесь обновлением ума вашего» (Рим. 12:2). Апостол употребляет это слово в том же смысле, в каком мы используем его, говоря о преображении бабочки. Благодаря произошедшим изменениям конечное состояние совершенно отличается от того, что было вначале. Подобное преобразование происходит с человеком после чтения Священного Писания — становится другим характер, меняются мышление и отношение к Богу.

Христиане зачастую читают Библию, сосредоточив свое внимание лишь на получении информации. Их цель заключается в исследовании содержания Писания, в изучении исторических дат, жизни библейских героев, практических принципов, важных истин и многого другого. Однако христианину следует понимать Библию не только как учебник по истории и философии. Цель чтения Священного Писания намного важнее. «Ибо слово Божие живо и действенно и острее всякого меча обоюдоострого: оно проникает до разделения души и духа, составов и мозгов и судит помышления и намерения сердечные» (Евр. 4:12).

Основная цель при чтении Библии заключается не просто в получении информации, но в преобразовании наших сердец. Другими словами, чтение Священного Писания с информативной целью — это лишь определенный этап на пути духовного роста, христиане же должны регулярно читать Слово Божье для полного преобразования своей личности

Достичь данной цели помогут пять практических шагов.

# ШАГ 1: НАЙДИТЕ ПРАВИЛЬНОЕ МЕСТО.

Возможно, кому-то это покажется странным, но действительно необходимо подумать о подходящем для изучения Библии месте, и это очень важно. Если вы намерены провести время в общении с Богом через Слово Божье, вам необходимо сконцентрироваться. А для этого нужно избавиться от всего, что может вам помешать: смартфона, телевизора, интернета и т. д. Найдите спокойное, тихое место, где вы сможете погрузиться в мир

Священного Писания и оставаться в таком положении некоторое время.

Даже Иисус поступал подобным образом, когда чувствовал глубокую нужду в общении с Богом: «А утром, встав весьма рано, вышел и удалился в пустынное место, и там молился» (Мк. 1:35).

# ШАГ 2: ПОДГОТОВЬТЕ СВОЕ СЕРДЦЕ.

Кроме того, что перед изучением Слова Божьего нужно минимизировать внешние отвлекающие факторы, вам также необходимо подготовить себя внутренне. Чтение Библии с целью преобразования — важный духовный опыт, который затрагивает ваше сердце и эмоции, вашу внутреннюю сущность.

Такая особая подготовка зависит от определенных обстоятельств. Например, если вы испытали стресс или находитесь под влиянием негативных эмоций, вам необходимо провести некоторое время в молитве, перед тем как начать изучать Библию. Молитесь о мире и душевном покое; молитесь о том, чтобы освободиться от переживаний.

Иногда вам, возможно, захочется прославить Бога, а не изучать Его Слово. Или у вас возникнет желание прикоснуться к Божественному творению и провести какое-то время на природе, чтобы вдохновиться красотой созданного Им мира.

Помните: даже если вы просто собираетесь полистать Библию, не исследуя целенаправленно какой-либо отрывок, все равно уделите несколько минут молитве, загляните в свое сердце, чтобы вы были готовы к духовному преобразованию.

# ШАГ 3: ЦЕНИТЕ КАЖДУЮ СТРОЧКУ БИБЛЕЙСКОГО ТЕКСТА.

Если вы готовы к преобразующему чтению Писания, посвятите себя этому прекрасному опыту. Полностью прочитайте отрывок дважды или даже трижды и окунитесь в глубину его содержания. Беглое, поверхностное чтение не приведет к желаемым изменениям. Вместо этого читайте так, как будто от этого зависит ваша жизнь.

Главная цель в знакомстве с библейским отрывком — услышать, с какой вестью Бог обращается через него именно к вам. Первый вопрос, который необходимо задать себе: «Что говорит этот текст лично мне?» и: «Что он означает?»

Чтобы правильно изучать Библию, нам нужно принять ее в качестве животворящего слова Божьего, полезного для каждого дня нашей жизни

(см. 2 Тим. 3:16). Уделите время познанию истин, содержащихся в определенном отрывке Писания, который вы читаете в данный момент. Найдите и отметьте главные темы и принципы, содержащиеся в прочитанных текстах. Обратитесь за комментариями и разъяснениями к другим пособиям, если в этом есть необходимость.

# ШАГ 4: СООТНЕСИТЕ СМЫСЛ ПРОЧИТАННОГО С ВАШЕЙ ЖИЗНЬЮ.

Когда вы достаточно хорошо поймете значение текста, вам нужно будет сделать определенные выводы применительно к своей жизненной ситуации. Верный способ изучения Библии — позволить Святому Духу изменить вас, чтобы вы были готовы принять Слово Божье. Задайте себе такой вопрос: «Если я действительно верю, что данный отрывок Священного Писания есть истина, то каким образом мне нужно измениться, чтобы жить согласно этому Слову?»

Молитва — обязательный аспект процесса духовного преобразования, поскольку в нас изначально нет того, что соответствовало бы библейским истинам. Безусловно, мы можем попытаться применить свою силу волю, чтобы каким-то образом изменить неправильное поведение, и это у нас даже может получиться... но, к сожалению, ненадолго. В конечном счете это не мы совершаем в себе перемены, но Бог меняет нас изнутри. Он Тот, Кто нас меняет. Поэтому жизненно необходимо оставаться с Ним в общении, пока мы, изучая Его Слово, не испытаем преобразующий опыт.

# ШАГ 5: ОПРЕДЕЛИТЕ, КАК ПОВИНОВАТЬСЯ.

Недостаточно просто теоретически знать, что следует делать, нужно это еще и делать. Нам необходимо прислушиваться к тому, что рекомендует Библия относительно нашего ежедневного поведения. «Будьте же исполнители слова, а не слышатели только, обманывающие самих себя» (Иак. 1:22). С молитвой определите для себя конкретный план действий о повиновении Слову Божьему и о применении открытых вам истин.

Так как развитие характера — непрекращающийся процесс, а не единовременное событие в жизни верующего, мы должны читать Библию постоянно, чтобы лучше познать волю Божью и позволить Духу Святому преобразовать нас.



# КОГДА ЛЮДИ РАЗОЧАРОВЫВАЮТСЯ

Вы когда-нибудь разочаровывались в людях? Было ли такое, что вас кто-то сильно подвел? Думали ли вы о ком-то приблизительно так: «Я был уверен, что он справится лучше»? Вы когда-нибудь доверяли человеку, который не оправдал ваших ожиданий?

Теперь самый трудный вопрос. Являясь лидером, винили ли вы когда-нибудь себя? Другими словами, ошибки других людей напоминали вам, что нужно улучшить ваши собственные лидерские способности?

Действительно, легко жаловаться на недостатки членов вашей команды. Но самым сложным будет спросить самих себя, насколько мы разочаровываемся в своем умении руководить, насколько нам мешают наши недостатки.

Ниже перечислены причины, препятствующие успешной деятельности лидеров:

#### 1. Недостаток общения *и* взаимопонимания.

Лидеры зачастую думают, что то, что очевидно для них, понятно и окружающим. Мы как лидеры часто ломаем голову над решением возникших вопросов, думаем о новых идеях и возможностях. Мы не всегда делимся своими размышлениями

с другими, но порой сразу объявляем свое решение членам команды, даже не посоветовавшись с ними. Таким образом, эти люди не принимают никакого участия в нашем служении, однако, тем не менее, вы ожидаете от них положительной оценки и одобрения.

**Вывод:** когда необходимо разработать новые стратегии и когда нужны свежие идеи, обратитесь за помощью к другим. Старайтесь вовлекать в процесс обсуждения как можно больше людей, учитывайте их мнения. Ведите дискуссию четко, подробно и последовательно. Помните, что общение — это двусторонний процесс!

#### 2. Недостаток ресурсов.

Лидер обязан обеспечить свою команду всеми необходимыми инструментами для служения, чтобы было возможно достичь поставленных целей. Это одна из основных задач лидерства. Если вы поручаете что-то членам своей команды, не обеспечив их необходимыми для реализации проекта материалами, то работа обречена на провал.

**Вывод:** если вы назначаете кого-то из своей команды ответственным за выполнение определенной работы, то убедитесь в том, что есть все

необходимые ресурсы для ее успешного выполнения. Кроме того, необходимо обсудить финансовые затраты, сроки реализации проекта и т. п.

## 3. Ненадлежащее ведение отчетности.

Назначив ответственных за осуществление запланированных проектов, очень легко затем просто забыть об этом. Но если нет регулярной отчетности, то, скорее всего, подобная деятельность обречена на провал. Многие лидеры (особенно в церковной сфере) избегают строгого контроля и регулярной отчетности. Кажется, что проверять работу других людей не совсем приятно с точки зрения тактичности и принципов христианства в целом. Еще сложнее принять отчетность как нечто позитивное, помогающее в росте и развитии служения.

**Вывод:** избегая отчетности, можно заплатить высокую цену. Старайтесь отчитываться сами и требуйте того же от других; стремитесь к тому, чтобы внутренний контроль осуществлялся в положительной атмосфере роста и развития вашей деятельности.

## 4. Отсутствие единой команды.

Спросите себя: «Я руковожу определенным количеством высококвалифицированных специалистов или все же сплоченной командой?» Задача лидера — создавать и развивать команду, а не просто распределять обязанности между ее членами. Создание команды — это целенаправленный процесс, который, хотя и требует времени и сил, дает хороший результат.

**Вывод:** создавайте команды, а не просто распределяйте задания. Главное не найти хороших специалистов, а создать условия для роста и развития тех, которые имеют большой потенциал.

# 5. Неправильный подход к распределению обязанностей.

Задача лидера — подбирать служение людям в соответствии с их способностями. Люди развиваются в той среде, где есть положительное влияние. Лидер должен создать такие условия, при которых каждый человек сможет реализовать себя в подходящем служении.

**Вывод:** нет неправильных людей, есть неправильная должность. Распределите обязанности

между членами команды согласно их талантам, способностям, дарованиям или увлечениям.

#### 6. Недостаточная подготовка.

Каждый может потерпеть неудачу в служении, если не получил надлежащего образования. Есть соблазн приобрести все необходимые навыки без дополнительной траты времени и сил на обучение, просто находясь внутри организации и постигая все, что нужно, сразу на практике. Но это неверный подход. Зачастую ответственность возлагается на людей, которые не обучены выполнению данной работы (директора, администраторы и др.), но от них все же ожидается выполнение задач на очень высоком уровне.

**Вывод:** лидеры должны принять тот факт, что обучение является неотъемлемой частью организации любой деятельности.

#### 7. Неясное понимание возложенной миссии.

Если основные ценности предстоящего служения не поняты, стратегия должным образом не разработана, четкое видение работы отсутствует, а миссия лишь предполагается, члены команды, конечно, будут «заняты» выполнением задач, но хороших результатов от такой деятельности ждать не приходится.

**Вывод:** ответственность за четкое понимание порученной миссии и за ясное видение должна быть возложена исключительно на лидеров. Они должны добиться того, чтобы все члены команды осознавали основные организационные цели и задачи и были обеспечены необходимыми ресурсами. Стремитесь к тому, чтобы видение было четким, миссия — понятной, а ценности — очевидными.

Учитывая все вышеизложенное, нужно перестать жаловаться. Если человек подвел вас, значит, вы не его лидер. Опытные руководители никогда не боятся задавать себе сложные вопросы, поэтому спросите себя: «Что я могу сделать для своей команды, чтобы ее члены добились успехов?»

Протестируйте себя по этим семи пунктам по шкале от 1 (очень плохо) до 10 (отлично). Максимальное количество баллов — 70. На какой стадии вы находитесь? Каким образом вы можете улучшить свои лидерские качества, чтобы достичь высшего уровня? ■

# ПОСЛЕДНЯЯ ВЕСТЬ ДЛЯ НАШЕГО МИРА

**Эккехардт Мюллер,** заместитель директора Института библейских исследований при Генеральной Конференции Церкви АСД

Последние вести, или последние предостережения, весьма важны. Если кто-то не воспринимает их всерьез, ему придется столкнуться с неприятными последствиями. С другой стороны, если к этим предостережениям прислушаться, можно рассчитывать на удивительные преимущества. Библия описывает последнюю весть к нашему миру в Откр. 14:6–12.

## I. KOHTEKCT

## 1. БОЛЕЕ ШИРОКИЙ КОНТЕКСТ

Откр. 12–14 описывает последний конфликт в истории нашей планеты. Начиная с 15-й главы, раскрываются заключительные моменты этой масштабной драмы: вмешательство Бога ради Его святых — в виде семи язв. Шестая и седьмая язвы изображают крушение Вавилона во время битвы Армагеддон. Откр. 17 и 18 описывают это падение Вавилона более подробно, а Откр. 19 показывает пришествие Иисуса со Своим войском — как всадника на белом коне. За этим следуют тысячелетие (см. Откр. 20), новое небо и новая земля, включая Новый Иерусалим (см. Откр. 21, 22). Таким образом, весть трех ангелов является окончательной и универсальной вестью, адресованной всем людям, живущим в последний период земной истории.

# 2. КОНТЕКСТ ГЛАВНОГО ВИДЕНИЯ ОТКРОВЕНИЯ (ОТКР. 12–14) Глава 12

После краткого введения (см. Откр. 11:19) глава 12 книги Откровение ведет повествование в символической форме:

- Рождение (пришествие) Мессии (младенца мужеского пола) в среде истинного народа Божьего и попытка сатаны (дракон/змей) убить Его (см. Откр. 12:1–5).
- Война сатаны с церковью (после вознесения Мессии к Богу) на протяжении столетий (1260

- символических дней = 1260 лет) с целью ее уничтожить (см. Откр. 12:6, 13-16).
- Война на небе между сатаной и Иисусом (Михаилом), которая оканчивается поражением, но не уничтожением сатаны (см. Откр. 12:7–12).
- Война сатаны в конце времени с народом Божьим, который назван Остатком «сохраняющими заповеди Божии и имеющими свидетельство Иисуса Христа» (Откр. 12:17).

#### Глава 13

В двух частях глава 13 описывает попытки сатаны достичь своей цели — уничтожения Божьего народа.

- Он использует зверя, выходящего из моря (папство), чтобы вести войну против верных Богу, и навязывает силой всемирное поклонение дракону и зверю (см. Откр. 13:1–10).
- Кроме того, он использует зверя, выходящего из земли (отступивший протестантизм), чтобы создать образ первого зверя, заставляя людей по всему миру поклониться зверю из моря и принять его начертание (см. Откр. 13:11–18).

#### Глава 14

Эта глава не только описывает Божий ответ на пропаганду сил зла, но также повествует об окончательном исходе великой борьбы.

• Во-первых, эта глава описывает тех, кто противостоит сатанинской троице (дракон, зверь

из моря и зверь из земли, позже названный Вавилоном) и пребывает с Иисусом — 144 тысячи (см. Откр. 14:1–5).

- Затем звучит последняя весть весть трех символических ангелов, которую провозглашает Остаток (144 тысячи) (см. Откр. 14:6–13).
- Далее описана картина Второго пришествия Христа, что символически изображено жатвой земли с участием двух категорий людей спасенных и погибших (см. Откр. 14:14–20).

# II. ПОСЛЕДНЯЯ БОЖЬЯ ВЕСТЬ (СМ. ОТКР. 14:6–12)

Эту состоящую из трех частей весть провозглашают три ангела. Но эта весть, хотя и звучит подобно суду, является славным вечным Евангелием.

## **1. ПЕРВАЯ ЧАСТЬ ВЕСТИ (СМ. ОТКР. 14:6, 7)**

#### Всемирная проповедь вечного Евангелия

Подобно другим книгам Нового Завета, книга Откровение делает упор на необходимости проповедовать Евангелие всем народам, прежде чем

по-прежнему доступно для нас. Люди по-прежнему могут сделать выбор в пользу Бога-Творца, приняв искупление. Они могут посвятить свою жизнь Господу и воздать Ему славу, то есть покаяться (см. Откр. 11:13; 16:9) и признать Его самым главным существом во всей Вселенной. Слава в этом контексте связана с Творением, а также со спасением (см. Откр. 1:6; 5:12; 19:1).

# «Ибо наступил час суда Его»

Последняя весть является благой, поскольку следственный суд, то есть суд, предваряющий пришествие, в самом разгаре (см. Дан. 7). В небесном святилище, неоднократно упоминаемом в книге Откровение, Христос все еще совершает работу ради нашего спасения. Суд выносит решение о том, кто будет достоин пребывать со Христом при Его пришествии.

#### «Поклонитесь»

Это благая весть, поскольку она призывает нас поклониться Богу вместо бесовских или созданных человеком систем (см. Откр. 13:4, 8, 12–18). Эти системы деспотические и угнетающие, они не в состоя-

Вечное Евангелие из последней вести — это по умолчанию Благая весть для всех принявших ее. Благая весть заключается в том, что даже в самый поздний час земной истории спасение по-прежнему доступно для нас. Люди по-прежнему могут сделать выбор в пользу Бога-Творца, приняв искупление.

настанет конец (см. Мк. 13:10; Мф. 24:14). Вечное Евангелие из последней вести — это по умолчанию Благая весть для всех принявших ее.

Пролог книги Откровение содержит ясное описание Евангелия (см. Откр. 1:5–7); нам следует понимать термин «вечное Евангелие», учитывая следующее:

- Иисус любит нас.
- Иисус спас нас.
- Иисус дал нам новый статус, царство и священство.
- Иисус придет опять.

Следовательно, умирающим в Господе нечего бояться (см. Откр. 14:13). Они покоятся до дня славного воскресения.

## «Убойтесь Бога и воздайте Ему славу»

Благая весть заключается в том, что даже в самый поздний час земной истории спасение

нии дать нам подлинный мир и настоящее будущее, а также не приносят нам жизнь с избытком, которую способен дать только Господь.

# «Сотворившему небо, и землю, и море, и источники вод»

Это благая весть, потому что Бог-Спаситель также является Богом-Создателем. Творение и спасение тесно взаимосвязаны в Новом Завете и, в частности, в книге Откровение (см. гл. 4, 5). У нас не может быть одного без другого. И если бы не было Творения в самом начале, то не было бы никакого смысла ожидать нового Творения в конце истории человечества.

В то же время это выражение заимствовано из четвертой заповеди, то есть заповеди о субботе. В течение последнего периода земной истории вера в Бога-Творца и соблюдение всех Его запо-

ведей будет оспариваться. Конфликт возникнет в связи с нашим отношением к Богу и Его закону. Стих 12 возвращает нас к этому вопросу. Кроме того, что суббота касается наших отношений с Богом, она станет для всего человечества настоящим испытанием на верность Ему.

## 2. ВТОРАЯ ЧАСТЬ ВЕСТИ (СМ. ОТКР. 14:8)

#### «Пал, пал Вавилон, город великий»

Вторая весть провозглашает о духовном падении Вавилона (ср. Откр. 2:5). Это в определенном смысле благая весть, так как люди могут освободиться от заблуждения и выйти из Вавилона. Эта весть повторяется в Откр. 18:2–4, где звучит призыв покинуть Вавилон. С другой стороны, исполнительная фаза суда, упоминаемая позже, уверяет верующих, что их ожидают оправдание, награда и светлое будущее.

#### «Он яростным вином блуда своего напоил все народы»

Вавилон пытается заставить всех людей повсеместно принять систему поклонения, которая якобы исповедует Бога, но на самом деле противостоит истинному Богу. Она богохульна, погрязла в идолопоклонстве, а посему безнравственна. Но не все примут учение Вавилона — 144 тысячи последуют за Агнцем, Иисусом Христом (см. Откр. 14:1, 4).

# **3. ТРЕТЬЯ ЧАСТЬ ВЕСТИ (СМ. ОТКР. 14:9-13)**

# Ажеверующие будут «пить вино ярости Божией» (Откр. 14:9–11)

В третьей части Божьей последней вести ангел провозглашает о последнем Божьем суде над теми, кто поклоняются зверю или его образу и принимают его начертание. Бог отвечает на яростное вино Вавилона вином Своей ярости. Последователи зверя — к ним относятся также многие исповедующие Христа — приняли решение выступить против Иисуса (Агнца), они преследовали Его народ. Бог вступается за Своих детей (см. Пс. 74:9), и снова мы слышим Благую весть!

## Святые и их характеристика (см. Откр. 14:12)

Наконец, поклоняющиеся зверю и его образу противопоставлены истинным поклонникам Бога и последователям Иисуса. Вот их характеристики:

- Они терпеливы и настойчивы. Они не сдаются.
- Они соблюдают Божьи заповеди, особенно Десять заповедей, включая заповедь о субботе.
- Они верят в Иисуса и имеют веру Иисуса.
- Они спасены благодатью и живут с Господом день за днем. Они полностью полагаются на Него (оправдание через веру по благодати). Они верят тому, чему верил Иисус.

#### Благословение (см. Откр. 14:13)

Благословение, которое следует в стихе 13, указывает на то, что, хотя некоторым, возможно, придется заплатить за проявленную верность и за свои отношения с Иисусом собственной жизнью, они блаженны. Они могут отдохнуть до воскресения.

# III. РЕЗЮМЕ И ВЫВОДЫ

Это замечательная весть, и это последняя весть Бога. Давайте подытожим.

Во-первых, Весть делает акцент на поклонении Творцу в отличие от поклонения созданным людьми религиозным системам и поклонения сатане. Она делает упор на предваряющем пришествие суде и послушании Богу, в том числе на соблюдении библейской субботы.

Во-вторых, эта весть предупреждает нас о связях с Вавилоном. Все связи с этой отступнической властью и системой убеждений должны быть разорваны. Божьи люди призваны выйти из Вавилона и присоединиться к верному Остатку.

Третья весть не только изображает суд над Вавилоном, но и характер, в какой-то мере даже судьбу, верных святых. Это группа людей, которые любят Бога и следуют за Ним любой ценой.

Эта последняя весть бросает вызов всем нам:

- Следует перестать колебаться, но начать воспринимать Бога и Его волю всерьез прекратить недооценивать масштабность последнего конфликта, который развивается прямо на наших глазах. Будучи спасенными, мы решаем быть верными нашему Господу.
- Необходимо передать эту последнюю весть другим, чтобы и они получили приглашение стать Божьими детьми, были предупреждены об обмане последнего времени и смогли подготовиться к встрече грядущего Господа Иисуса. ■

# ОПЫТ ПОКЛОНЕНИЯ

Джозеф Киддер, преподаватель Университета Андрюса, США

# ПОКЛОНЯЙТЕСЬ ГОСПОДУ С РАДОСТЬЮ

«Воскликните Господу, вся земля! Служите Господу с веселием; идите пред лицо Его с восклицанием!» (Пс. 99:1, 2). На иврите слово, переведенное здесь как «веселие», означает «радостный крик», например, возглас при появлении короля; акцент делается на слове «веселие». Для христинан это призыв к бурному проявлению радости, потому что Царь царей, наш Создатель, заплатил огромную цену за наши жизни, отдав Свою жизнь на кресте. Когда мы поклоняемся Богу — в субботу, на любом богослужении или фестивале, — мы должны делать это с радостью, а не с тяжелым сердцем. Мы идем встретиться с Богом лицом к лицу и согреться в Его присутствии.

Не следует путать радость и счастье. Счастье — субъективно, это эмоция, зависящая от обстоятельств. Бывают моменты в нашей жизни, когда мы можем и должны грустить, но и в такие минуты мы также можем радоваться. «С великою радостью принимайте, братия мои, когда впадаете в различные искушения» (Иак. 1:2).

Радость — это состояние разума, возникшее благодаря Святому Духу, Который обитает внутри нас и напоминает, что во Христе мы победили. «Плод же духа: любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание» (Гал. 5:22, 23). Наше поклонение — это проявление такой радости. «Радуйтесь всегда в Господе; и еще говорю: радуйтесь» (Флп. 4:4).

# ПОКЛОНЯЙТЕСЬ ГОСПОДУ С ЭНТУЗИАЗМОМ

Энтузиазм — еще один аспект поклонения. Псалом 99:1 говорит: «Воскликните Господу». «Воскликните» — это то же слово, что использовалось во время взятия Иерихона Иисусом Навином (см. Нав. 6:10). Люди должны были «воскликнуть» после победоносного марша вокруг Иерихона. Мы призваны поклоняться Богу с энтузиазмом.

Некоторые могут удивиться: «Не требует ли поклонение Богу молчания? Ведь в книге пророка Аввакума написано: "А Господь — во святом храме Своем: да молчит вся земля пред лицом Его!"» (Авв. 2:20). Изучение этого отрывка показывает, что здесь Бог не говорит с поклоняющимися, но обращается к осужденному, враждебному народу. Аналогичное значение отражено в использовании слова «молчание» в книге Псалтирь.

Однажды я пролистал книгу Псалтирь и просмотрел все ссылки на слово «тишина». Почти каждое упоминание этого слова было в отрицательном контексте. Например, в Пс. 113:25, 26 говорится: «Не мертвые восхвалят Господа, ни все нисходящие в могилу (англ. "в тишину"); но мы будем благословлять Господа...»

Иногда молчание нам нужно, чтобы услышать Бога и принять решение со Христом. Молчание позволяет нам задуматься над тем, что мы читали и изучали (см. Пс. 4:5), но все это следует делать по-прежнему с энтузиазмом.

ПРЕСВИТЕР № 2 / 2017 11

Но как насчет почтения? Эллен Уайт и Писание сообщают нам, что время нашего поклонения должно отличаться благоговением, но не тишиной. Скорее это означает уважение к Богу (см. Быт. 31:31; 2 Цар. 17:34; Мф. 10:28; Деян. 9:31). Таким почтением должна быть наполнена наша жизнь. В Ветхом Завете почтение — синоним богобоязненности и повиновения Его заповедям (см. Лев. 19:14; 25:17; Втор. 25:18). Библейское почтение — это отношение к Богу, которое влияет на наш характер и действия. Таким образом, почтение и благоговение должны привести нас к большему энтузиазму в нашем прославлении, служении и добровольных приношениях.

# ПОКЛОНЯЙТЕСЬ ГОСПОДУ С ИСТИННЫМ БЛАГОДАРЕНИЕМ

Одним из проявлений энтузиазма является благодарение. Псалом 99:4 говорит: «Входите во врата Его со славословием, во дворы Его — с хвалою. Славьте Его, благословляйте имя Его». Это не просто «спасибо». Смысл благодарения в том, чтобы сделать публичное заявление.

Предположим, вы молились, рассылали резюме, ходили на собеседования и наконец получили работу. Вы знаете, что не смогли бы достичь этого без Бога, поэтому благодарите Его в своих молитвах. Это прекрасно, но вы не поблагодарили по-настоящему. Библейское благодарение происходит, когда вы делитесь полученным благословением в своей общине и с другими людьми. Благодарение — это свидетельство о силе Божьей в вашей жизни.

У вас есть что-то, за что можно быть благодарным? Один человек ответил на этот вопрос такими словами: «Подумайте, что Он сделал  $\partial$ ля вас,  $\sigma$  вас,  $\sigma$  вами и что пообещал вам». Если мы используем такой подход, то наши богослужения станут значительно лучше.

Согласно псалму 99, поклонение — это великая радость, энтузиазм и благодарность. Когда бы мы ни поклонялись, мы можем делать это с вдохновением, выражая нашу благодарность Богу за то, что Он совершил для нас, внутри нас и вокруг нас. В этом псалме представлены замечательные возможности для нашей практики поклонения, но, чтобы получить последнюю составляющую Божьего рецепта поклонения, обратимся к псалму 102.

В псалме 102:1 Давид описывает свои глубокие переживания, связанные с поклонением Богу: «Прославь и возблагодари Господа, душа моя, и вся сущность моя — святое имя  $E_{70}$ » (перевод Института перевода Библии в Заокском). Прославление — это часть поклонения, которое Библия предлагает нам постоянно практиковать.

# ПОЧЕМУ НУЖНО СЛАВИТЬ БОГА?

Прославление, хотя и схоже с благодарением, но все же несколько отличается от последнего. Оно связано с сущностью Бога и с Его деяниями, помимо непосредственных даров, посланных нам по Его любви и милости. Бог настолько велик и благ, настолько удивителен, что изначально достоин нашего восхищения. Но когда 102-й псалом призывает: «Прославь и возблагодари Господа», возникает еще один вопрос: почему мы должны славить Бога?

Быть может, потому, что Бог в этом нуждается? Нет, дело вовсе не в том, что Богу нужна наша похвала. Он знает, что именно мы испытываем необходимость в том, чтобы славить Его! Люди созданы для того, чтобы воздавать славу своему Творцу, и это приносит им определенное удовлетворение. Некоторые восхваляют спортсменов, актеров, музыкантов и других выдающихся личностей, но эта похвала в конечном счете ничего не приносит и оставляет нас неудовлетворенными. Бог ожидает от нас хвалы не потому, что движим каким-то эгоизмом, — это ради нашего же блага. Одно из прекрасных благословений Божьего Царства состоит в том, что Господь воздаст нам сторицей за все, что мы отдаем и посвящаем Ему! Чем больше мы славим Его, тем больше испытываем Его благословения и духовное удовлетворение.

Еще одна удивительная и полезная характеристика хвалы заключается в том, что в славословии есть особая сила. Когда мы перестанем пытаться вести свои битвы самостоятельно и начнем славить Бога, Который сказал, что Сам будет сражаться за нас, Он сможет явить Свою силу от нашего имени. Хвала принесет нам победу, избавление и благословение. Когда Израиль был окружен врагами, первое, что сделал Иосафат, — поручил хору петь хвалу Богу (см. 2 Пар. 20). Хвала была тем каналом, который использовал Господь, чтобы победить врага.

# КАКИМ ОБРАЗОМ МЫ МОЖЕМ СЛАВИТЬ БОГА?

Молитесь, используя имена и характеристики Бога. Прославление в Ветхом Завете было сосредоточено на именах Бога. «Прославлю имя Твое,

Господи, ибо оно благо» (Пс. 53:8). «Величайте Господа со мною, и превознесем имя Его вместе» (Пс. 33:4). Евреи славили Божье имя, потому что имя раскрывало характер личности. В книге Исход Господь говорит: «Вы можете называть меня Иегова-Рафа, потому что Я для вас Господь-Целитель!» (см. Исх. 15:26). В Быт. 22 Бог открыл Себя Аврааму как Иегова-ире, когда хотел показать, что Он усмотрит все во благо Своего народа. Бог однажды назвал Себя Иегова-шамма, что означает «Господь там» (см. Иез. 48:35). Так Господь раскрывает Свою вездесущность - Он никогда не покинет и не оставит нас! Когда мы молимся Богу, мы можем сосредоточиться на Его характеристиках и именах, которые находим наиболее важными для нас и достойными восхищения.

Пойте о славе Бога. Во всем Писании пение является неотъемлемой частью хвалы. Псалмопевец предлагает нам воспеть «Господу песнь новую» (Пс. 95:1). Пение неоднократно звучит во всей книге Откровение (см. Откр. 5:9; 14:3; 15:3). Но пение — это не единственная музыка, которую мы можем использовать, чтобы славить Бога. В книге Псалтирь говорится о разном музыкальном выражении хвалы. Псалом 150:3—5 приглашает слушателей восхвалять Бога на трубах, псалтири и гуслях, с тимпаном и ликами, на струнах, органе и кимвалах. Музыка — мощное средство для прославления Бога.

Поделитесь с другими тем, что совершил Бог. Мы можем восхвалять Бога, рассказывая другим о том, что Он сделал лично для нас. Когда мы рассказываем о деяниях Божьих в нашей жизни, люди начинают обращать на Него внимание. Их влечет к Богу и красоте Его характера, когда Он возвеличивается благодаря нашей хвале. В псалме 65:5 есть особое приглашение, обращенное к народам земли: «Придите и воззрите на дела Бога, страшного в делах над сынами человеческими».

Посвятите себя Богу. Мы можем хвалить Господа не только на словах, но и посвятив Ему себя и все, что имеем. Вся наша жизнь может быть, как выразился апостол Павел в Послании к римлянам 12:1, «жертвой живой». Каждый день мы можем отдавать свои планы, семью, работу, творчество,

учебу и все наше существование Богу в качестве хвалы.

# КОГДА МЫ ДОЛЖНЫ СЛАВИТЬ БОГА?

Осознав, насколько удивительна природа нашего Бога, мы поймем, когда возносить Ему хвалу. Как мы уже выяснили, вся наша жизнь может быть хвалой, когда мы стремимся почтить Бога всем, что у нас есть, и во всем, что мы делаем. Однако если вы похожи на меня, то начнете задавать некоторые практические вопросы: «А что насчет трудных времен? Разве возможно славить Бога, когда все идет не так?» Пророк Аввакум дает нам свой совет для тех случаев, когда жизнь пошла наперекос: «Хотя бы не расцвела смоковница... и маслина изменила, и нива не дала пищи, хотя бы не стало овец в загоне и рогатого скота в стойлах, — но и тогда я буду радоваться о Господе и веселиться о Боге спасения моего» (Авв. 3:17, 18).

Хотя, подобно Иову, в такие времена мы можем быть искушаемы проклясть Бога и желать себе смерти (см. Иов. 2:9), есть также и другой путь — сосредоточиться на благости Бога, Который приходит на помощь и спасает нас. В Иисусе у нас есть веская причина для надежды, которая затмевает все наши трудности. Когда мы славим Его, чаще всего жизненные обстоятельства меняются. Но даже если и нет, Бог дает силы, чтобы нам пережить нашу боль.

Джордж был почти слепым и глухим, но никогда не пропускал богослужения. Однажды я спросил его: «Джордж, зачем ты ходишь в церковь? Ты ведь ничего не слышишь и не видишь». Он восторженно ответил: «Мне не нужно слышать и видеть, чтобы славить Господа, служить Ему и рассказывать всей Вселенной, что я на Его стороне. Мое сердце наполнено Божьим присутствием и Его миром, и этот мир изливается в хвале, славословии и благодарении». Нам не нужен язык, чтобы славить Господа, хотя это, конечно, замечательно. В первую очередь мы нуждаемся в сердце, наполненном Божьим миром и Его присутствием. ■

# ПРИТЧА О СЕЯТЕЛЕ

Мф. 13:1-23

В притче о сеятеле Иисус говорил о наших сердцах и о нашем отношении к Слову Божьему, поскольку все, о чем мы думаем, что делаем и во что верим, исходит из наших сердец. И каждый тип почвы, рассматриваемый в притче, представляет собой определенное состояние сердца человека. Спросите себя: где сегодня мое сердце? Насколько я готов слушать Бога?

Для Иисуса главный вопрос не в том, готовы вы слушать или нет, а в том, *как* вы слушаете. Есть четыре состояния сердца, о которых говорит Иисус в Евангелии от Матфея 13:1–23.

# 1. Первый тип почвы представляет слушателей, имеющих «жесткое» сердце.

Иисус описывает почву у дороги. Эта земля была утоптана, и «лукавый» приходит и вырывает семя, так что оно, естественно, уже не сможет прорасти.

Что делает сердце жестким? Грех. Он ожесточает сердце человека, а в таком состоянии человек грешит еще больше. Существует такой принцип: грех ведет к отвержению Божьей истины, а отвержение Божьей истины приводит к еще большему греху.

Практически все, сказанное о Боге в Библии, будет неприемлемым для человека, который имеет жесткое сердце (жестокосерден). Независимо от того, говорится ли о Божественном суверенитете, о Его святости или любви, о Его неизменном характере или о Его суде, — все эти истины будут восприниматься словно «не от мира сего» и будут отвергнуты таким человеком.

О людях, имеющих жесткое сердце, особенным образом говорится в притчах о Царстве, потому что «Царство» — это жизнь по определенным законам. А законы и правила означают, что Бог желает управлять нашей жизнью. Но жестокосердным людям это не нравится! Когда пришел Иисус и проповедовал наступление Царства Божьего, Он говорил о праве Бога управлять сердцами и умами всех людей.

Но люди, представленные в притче «почвой у дороги», сами желают быть «богами» и принимать свои собственные решения. Они хотят делать то, что им нравится, и готовы возразить: «Кто ты такой, чтобы мне указывать?»

# 2. Второй тип почвы представляет слушателей с «каменным» сердцем.

Семена, падающие на каменистую почву, легко всходят, но, не имея крепкого корня, вскоре погибают. Так и некоторые люди — принимают Слово Божье, но, едва столкнувшись с проблемами, быстро отступают.

В церкви встречаются подобные люди. Их привлекает, когда в общине происходит много хороших событий, когда есть радость и духовный подъем. Они слышат Евангелие и, кажется, что оно им нужно. Но наступившие трудности и переживания — например, потеря работы, болезнь, моральное падение, — уводят их от Иисуса.

То, что мы принадлежим к церкви, говорим правильные слова и совершаем хорошие поступки, еще не делает нас такими, какими нас хочет видеть Господь.

# 3. Третий тип почвы представляет слушателей с «непостоянным» сердцем.

Это те, которых Господь описывает как семена, посеянные среди колючек и сорняков. Такие люди слышат Божью весть и откликаются на нее, но заботы житейские и обольщение богатством увлекают их. Интересно, что здесь Христос определяет как тернии две вещи: заботы и богатство. Нет необходимости говорить о том, сколько людей сегодня посвящают свою жизнь богатству. Точно так же было и во дни Иисуса. Мы знаем, что Спаситель часто предостерегал от власти богатства в Своем учении о Царстве Небесном. Поразмышляйте о следующих словах Христа:

• «Истинно говорю вам, что трудно богатому войти в Царство Небесное» (Мф. 19:23).

- «Удобнее верблюду пройти сквозь игольные уши, нежели богатому войти в Царствие Божие» (Мк. 10:25).
- «Напротив, горе вам, богатые! ибо вы уже получили свое утешение» (Лк. 6:24).

Подумайте: если эта тема была актуальна во времена Иисуса, среди людей, которые, по современным меркам, в большинстве своем были очень бедны, насколько верно это в наши дни! Насколько более «обольщены богатством» мы, имеющие автомобили и дома, яхты и банковские счета, а также всевозможные гаджеты!

Важно отметить еще один момент: богатство

желание самого человека: услышать то, что скажет Бог.

Откройте свое сердце для этого!

# ВЫВОД

Это может показаться странным, но реальность такова: Царство Божье приходит для того, чтобы одни люди приняли его, а другие отвергли. И хотя нам сложно понять эту мысль, однако Царство Божье наступит не для всех, что во многом зависит от отклика человека и его ожиданий.

Поэтому каждый должен ответить на важные вопросы. Чего ожидает мое сердце? Боюсь ли

«В притче о сеятеле Христос указывает на зависимость результатов посева от почвы, на которую падает семя. Во всех случаях сеятель и семя остаются неизменными. Из этого следует, что, если Слово Божье не производит преобразующей работы в нашем сердце и в нашей жизни, причина кроется в нас самих. Результаты посева в определенной степени зависят от нас. Мы, конечно, не можем сами изменить себя, однако выбор всегда остается за нами, и это в конечном счете определяет то, чем мы станем в будущем».

Э. Уайт. Наглядные уроки Христа, с. 56

не «обольщает» человека сразу; это определенный процесс. Подобно сорнякам в притче Христа, влияние богатства растет постепенно.

Безусловно, в богатстве как таковом нет ничего плохого — если только оно не отвлекает нас от Бога и Его миссии в нашей жизни.

# 4. Четвертый тип почвы представляет слушателей с искренним сердцем.

Иисус говорит: «Посеянное же на доброй земле означает слышащего слово и разумеющего, который и бывает плодоносен» (Мф. 13:23). Бог дает людям благодать, чтобы они могли слышать Его своими сердцами, но для этого необходимо также

я бремени, которое, как мне кажется, Иисус возлагает на меня? Чувствую ли я, что молюсь неохотно и не готов принять Его волю?

Вся разница в том, что в случае с плодородной почвой слушание Слова описывается как постоянное, теплое принятие истины Божьей в жизнь человека. Это как почва, которая постоянно культивируется, чтобы быть плодородной и приводить к росту растения.

Пусть Господь поможет нам иметь сердце, способное слышать Его Слово и понимать его, чтобы мы могли приносить плоды и давать обильный урожай во славу Его! ■

# ПРИТЧА О МИЛОСЕРДНОМ САМАРЯНИНЕ

Λκ. 10:27-37

онтекст указанных стихов позволяет нам лишь бегло взглянуть на эту великую притчу, которую мы называем притчей «О милосердном самарянине», но в этом отрывке мы находим прекрасное отражение истины о любви Иисуса. Мы читаем о том, что Закон Божий учит нас любить Бога и людей, а милосердный самарянин продемонстрировал эту любовь на деле. Иисус сказал молодому законнику: «Иди и ты поступай так же», то есть нужно любить так, как любил Иисус. Обратите внимание на три особенности, которые отличают любовь Христа.

## 1. ЕГО ЛЮБОВЬ ПРОЯВЛЯЛАСЬ В СОЧУВСТВИИ.

**Ак. 10:33.** Прочитав весь отрывок из Евангелия от Луки 10-й главы, вы обнаружите, что по крайней мере еще двое мужчин увидели на дороге этого бедного странника, но у каждого из них нашлись свои причины не помогать ему. В этом повествовании очевидно намерение Христа показать, что эти люди не понимали истинной сути закона.

Главное, что нам нужно помнить: любовь не основывается на религии. Религия всегда побуждает нас поставить саму религию на первое место, а религиозную жизнь — на второе. Помогая человеку, попавшему в беду, милосердный самарянин проявил истинное сострадание.

Если это показывает нам то, как любит Иисус (а это действительно так), тогда мы должны отложить нашу религию, наши предпочтения и стереотипы в сторону и любить тех, кто нелюбим, поскольку так любит Иисус.

#### 2. ЕГО ЛЮБОВЬ ПРОЯВЛЯЛАСЬ В ПРИКОСНОВЕНИИ.

**Ак. 10:34.** Изучая детали этой притчи, мы увидим, что все, проходящие по той дороге, кроме милосердного самарянина, побоялись прикоснуться к израненному путнику. Причина кажется обоснованной: если религиозные люди прикоснутся к че-

ловеку, а он окажется мертвым, то они не смогут участвовать в храмовом служении в течение года. Как они могли отказаться от такой важной обязанности ради человека, которого даже не знали? Однако именно готовность самарянина прикоснуться к несчастному и испачкать свои руки показывает его искреннюю любовь и сострадание.

Библия говорит, что Иисус прикоснулся к нам, сочувствуя нашим немощам. Он прикоснулся к людям, приняв ограниченную человеческую плоть. Он стал подобен нам во всем, но был без греха. Если мы не боимся оскверниться грехами других людей, прикасаясь к ним, тогда мы сможем служить им в самые темные часы их жизни; именно это означает любить так, как любит Иисус.

#### 3. ЕГО ЛЮБОВЬ ПРОЯВЛЯЛАСЬ В ЗАБОТЕ.

**Ак. 10:34, 35.** В этих стихах мы находим описание того, как добрый самарянин позаботился об израненном страннике. Он перевязал раны это избитого человека бинтами, которые, вероятно, были запасены на время путешествий для него самого. Он обработал его раны маслом и вином, чтобы прижечь их и защитить от заражения и инфекции. Затем он посадил этого несчастного на своего осла и привез его в гостиницу, чтобы там он окончательно выздоровел. Милосердный самарянин заплатил за его пребывание в гостинице, а также дал деньги на будущее содержание пострадавшего и обещал заплатить остаток, если этих денег не хватит на все расходы.

Скажите, когда вы в последний раз делали нечто подобное? Когда вы отказывались от вещей, которые были предназначены для вас, и отдавали их кому-то, кто был «изранен и умирал»? Это и есть любовь, какой любил Иисус. Когда вы оплатили кому-то гостиницу или пустили кого-то в свой дом, чтобы он оставался там, пока не «выздоровеет»? Помните ли вы, когда в последний раз вы одолжили кому-то свой автомобиль и сами оплатили все расходы? А когда вы помогли кому-то из живущих на улице?

Любовь проявляется в заботе, и это значит любить так, как любил Иисус.

Вы когда-нибудь получали такой большой и чудесный подарок, которым должны были поделиться с кем-то еще? Нет? А как насчет времени, которое вы получаете регулярно, и доброго отношения к вам на работе? Как насчет бонуса, который был намного выше ваших ожиданий? Вы просто держите все это для себя и не чувствуете необходимости поделиться этим с менее удачными людьми? А помните, когда медицинская комиссия написала заключение о здоровье вашего ребенка: «Здоров»? Отправились ли вы посетить те семьи, чьи дети получили совсем другие, не столь хорошие диагнозы?

Как насчет тех, кто пострадал в результате

урагана, пожара или торнадо? Вы возьмете несколько выходных дней, чтобы оказать им помощь в восстановлении утраченного, или просто отправите им небольшой подарок, чтобы успокоить свою совесть?

Я не пытаюсь вызвать в вас чувство вины. Я только хочу побудить вас задуматься о том, что значит любить так, как любил Иисус. Его любовь была не только на словах, — она была явлена в делах, открыто. Будет ли наша жизнь наполнена такой же любовью?

стианин, чувствовал себя виноватым перед этой молодой девушкой.

Он сказал своим друзьям, чтобы они вылетали без него, а он попробует улететь следующим рейсом, потому что должен вернуться и помочь девушке. Друзья пытались отговорить его, но он был настолько расстроен проявленным с их стороны эгоизмом, что не мог даже думать о вылете, по крайней мере до тех пор, пока не попытается предложить девушке помощь.

Вернувшись в терминал, он увидел, как та девушка безуспешно пытается собрать рассыпавшиеся яблоки. Этот молодой бизнесмен, христианин, опустился на колени и сказал девушке, что очень сожалеет о произошедшем и хочет ей сейчас помочь. Собрав все яблоки, он достал кошелек

«На примере милосердного самарянина Христос наглядно раскрывает суть истинной религии. Он показывает, что религия заключается не в доктринах, не в символах веры и обрядах, а в делах любви, в заботе о благополучии ближних, в подлинной доброте».

Эллен Уайт. Желание веков, с. 497

# вывод

Группа бизнесменов опаздывала на посадку в самолет, они мчались по аэропорту и случайно столкнулись со слепой девушкой, которая продавала яблоки ожидающим пассажирам. Яблоки разлетелись по полу, но мужчины очень спешили и не остановились. Они подбежали к выходу на посадку как раз вовремя, но один из них, хри-

и заплатил за те, которые раздавились. Он еще раз извинился перед девушкой и повернулся, чтобы уйти, как вдруг услышал вопрос, который никогда не забудет: «Сэр, вы Иисус?»

Вероятно, никто не задаст нам такой вопрос, но будет очень хорошо, если кто-то однажды спросит нас: «Вы христианин?» Нет ничего лучше этого, потому что это значит любить так, как любил Иисус.

У вас есть Его Слово, где сказано об этом! ■

# ХРИСТИАНСКИЙ ХАРАКТЕР

Дан. 3:16-18

аниил, чье имя означает «Бог — мой Судья», был государственным деятелем при дворе четырех языческих монархов. В 605 г. до н. э., еще будучи молодым человеком, он был взят в плен в Вавилон царем Навуходоносором. Остаток своей долгой жизни Даниил провел там, как государственный чиновник и как пророк истинного Бога. Иисус Христос называет его пророком в Мф. 24:15 и в Мк. 13:14. На протяжении всей своей жизни он оставался бескомпромиссным и верным своему Богу.

В результате событий, описанных в Дан. 2 (Даниил толкует сон царя), Даниил стал далеко не последним человеком в вавилонском царстве. После смерти царя Навуходоносора Даниил, вероятно, частично потерял свое высокое положение, но вскоре его вновь пригласили во дворец — чтобы истолковать надписи, появившиеся на стене во время пира царя Валтасара (см. Дан. 5:13). Он был одним из трех князей при Дарии (см. Дан. 6:1) и прожил до третьего года царя Кира (536 г. до н. э.). Его служение было в том, чтобы свидетельствовать — в своей личной жизни и в пророчествах — о силе Божьей.

История, описанная в главе 3, наряду с историей о Данииле, брошенном в львиный ров, является одной из любимых в этой библейской книге. Мы знаем о трех молодых евреях. Мы слышали и читали о том, как они проявили свою веру, оказавшись в итоге в огненной печи. Несмотря на свою молодость, они были верующими людьми и имели твердый характер.

Если у этих юношей проявился такой сильный характер перед лицом столь серьезного испытания, кажется, что христиане более старшего возраста должны иметь еще лучший характер. Несомненно, в наших церквах не хватает людей, похожих в своей верности Богу на Седраха, Мисаха и Авденаго.

Что помогло им приобрести такой твердый характер? Я думаю, это была их вера в Бога. Христианский характер формируется благодаря доверию

Богу. Эти три молодых еврея доверяли Господу. Это видно по их реакции на настойчивое требование царя поклониться ложному богу.

А что бы вы сказали царю? Давайте рассмотрим составляющие благочестивого характера.

# 1. ВЕРА ПРИНЕСЛА ИМ УБЕЖДЕННОСТЬ (СТ. 18).

Они сказали: «Мы не будем...» Истинный христианин имеет убеждения, основанные на Слове Божьем. Есть определенные вещи, которые такой человек никогда не будет делать, и он уже принял твердое решение относительно этого.

Иметь основанные на Библии убеждения — значит определить на основании Священного Писания, какое видение у Бога, и сделать *Его* видение *своим*. Убеждение основывается не на личных предпочтениях, а на том, что сказал Бог в Своем Слове, и на нашей решимости следовать этому.

#### 2. ВЕРА ДАЛА ИМ ПОСВЯЩЕНИЕ (СТ. 17).

Они сказали: *«Бог, Которому мы служим...»* Мы нуждаемся в христианах, которые полностью преданы Господу. Эти еврейские мальчики знали, что Бог избавит их от руки царя, независимо от того, будут они спасены от огня или нет. Живые или мертвые, но они будут освобождены. Они знали, Кому служат. Они знали, Кто являлся их Господином, и они полностью были преданы Ему. Сегодня нужны христиане, имеющие такое посвящение.

Христианский характер формируется на основе веры и доверия Богу. Такая вера прежде всего даст вам библейское посвящение и преданность Богу.

## 3. ВЕРА ДАЛА ИМ МУЖЕСТВО (CT. 17, 18).

Они сказали: «Бог наш, Которому мы служим, силен спасти нас... Если же и не будет того... мы богам твоим служить не будем...» Эти молодые люди имели мужество! Они заявили о своей вере в то, что Бог может освободить их, если захочет; но если Он решил не освобождать их, они все равно не собираются служить ложным богам царя.

И они знали, с чем им придется столкнуться. Их предупредили об огненных печах, приготовленных для непокорных. У этих юношей был сильный характер.

Я слышал, как люди говорят: «Господи, если Ты поможешь мне решить эту проблему, я вернусь в церковь, но если не поможешь, не ожидай меня там увидеть». Это отнюдь не христианский характер, верно?

Многие верующие сегодня молятся: «Господи, я буду возвращать десятину, если Ты благословишь меня». Но готовы ли они продолжить и пообещать: «Если даже Ты не благословишь, я все равно буду возвращать десятину»? Последнее утверждение требует мужества и твердого характера.

## 4. ВЕРА ДАЛА ИМ ПОСТОЯНСТВО (СТ. 16).

Они произнесли: «Нет нужды нам отвечать тебе на это...» На самом деле они сказали: «Мы всегда отвечаем на подобные искушения таким образом». Вы помните, как в первой главе эти юноши отказались осквернять себя, принимая

Сегодня миру нужны христиане, полностью посвятившие себя Господу, которые воспринимают Божью волю как руководство для жизни. Кто-то однажды сказал, что «характер — это то, что вы делаете, когда никто не видит».

царскую пищу? Их ответ все тот же. Им даже не нужно было об этом задумываться. Они уже знали, что собираются сказать, потому что дове-

ряли Господу и всегда ставили Его на первое место в своей жизни.

Если вы будете часто принимать правильные решения, вам не придется даже задумываться о том, что отвечать в таких ситуациях. Мне не нужно долго думать о том, чтобы сказать «нет» искушению пойти в бар или о том, посещать ли богослужения. Но кому-то действительно надо думать об этом. Причина, по которой некоторые люди колеблются, принимая решение, в том, что они еще не привыкли делать правильный выбор.

Если вы научитесь доверять Богу и Его Слову, вы будете последовательными, отвечая на искушения. Конечно, это разозлит дьявола, но принесет радость Господу. Просто продолжайте принимать верные решения. В этом и проявляется христианский характер. Он формируется на основе веры и доверия Господу. Эта вера в Бога дает вам библейскую непоколебимость (см. 1 Кор. 15:58).

## 5. ВЕРА ПОДАРИЛА ИМ ДРУЖЕСКИЕ ОТНОШЕНИЯ (СТ. 16–18).

Во всех первых главах книги Даниила по отношению к этим еврейским юношам используются слова: «они», «их», «мы», «наши». Обычно мы стремимся к общению с людьми такого же типа, какими хотим быть сами. Люди с сильным характером привлекают таких же людей, и наоборот.

Вы хотите иметь друзей, которые честны, трудолюбивы и верны? Тогда станьте таким человеком! Станьте человеком с твердым христианским характером, и вы привлечете к себе людей с таким же характером. Вы также и сами будете выбирать себе подобных друзей. Может быть, у вас не будет много друзей, но те, которые останутся с вами, будут действительно надежными друзьями

и хорошими людьми. Слава Господу за дружбу таких людей. Христианский характер формируется через веру и доверие Богу. Эта вера в Бога приносит нам библейскую дружбу. ■

# МОЙ БОГ МОЖЕТ

Пс. 77:19

Библейский вопрос, записанный в Пс. 77:19, мог бы показаться абсурдным, если бы Бог не иссушил воды Красного моря. Подумайте обо всех могущественных чудесах, которые Он совершил в земле египетской в процессе освобождения израильтян. Вероятно, мы как христиане должны сказать на это громкое «аминь!».

#### 1. БОГ МОЖЕТ СПАСТИ НЕСПАСАЕМЫХ.

Бог спас Савла из Тарса. «Савл же, еще дыша угрозами и убийством на учеников Господа, пришел к первосвященнику и выпросил у него письма в Дамаск к синагогам, чтобы, кого найдет последующих сему учению, и мужчин и женщин, связав, приводить в Иерусалим. Когда же он шел и приближался к Дамаску, внезапно осиял его свет с неба. Он упал на землю и услышал голос, говорящий ему: Савл, Савл! что ты гонишь Меня? Он сказал: кто Ты, Господи? Господь же сказал: Я Иисус, Которого ты гонишь. Трудно тебе идти против рожна. Он в трепете и ужасе сказал: Господи! что повелишь мне делать? И Господь сказал ему: встань и иди в город; и сказано будет тебе, что тебе надобно делать» (Деян. 9:1–6).

Я серьезно сомневаюсь, что ранняя церковь молилась за обращение Савла. Являлся ли Савл из Тарса кандидатом на спасение? Я так не думаю. Но Бог имеет способность спасать неспасаемых.

Бог спас весь город Ниневию. Вы думаете, Иона молился о спасении жителей Ниневии? Я уверен: он считал, что они неспасаемые. Однако Иона обнаружил, что Бог может спасать неспасаемых.

Бог спас бывших гомосексуалистов в Коринфе. Что вы думаете об этом? «Или не знаете, что неправедные Царства Божия не наследуют? Не обманывайтесь: ни блудники, ни идолослужители, ни прелюбодеи, ни малакии, ни мужеложники, ни воры, ни лихоимцы, ни пьяницы, ни злоречивые, ни хищники — Царства Божия не наследуют. И такими были некоторые из вас; но омылись, но освятились, но оправдались именем Господа на-

шего Иисуса Христа и Духом Бога нашего» (1 Кор. 6:9–11).

# 2. БОГ МОЖЕТ ВОССТАНОВИТЬ НЕ ПОДЛЕЖАЩИХ ВОССТАНОВЛЕНИЮ.

Бог восстановил Давида, который был виновен в убийстве Урии и прелюбодеянии с его женой Вирсавией. Конечно, с человеческой точки зрения, Давид не мог быть восстановлен (см. Пс. 50).

Эллен Уайт говорит: «У людей нет власти, чтобы оправдать душу и освятить сердце. Моральное заболевание не может быть исцелено без силы великого Врача. Только Он — высший Дар небес, Единородный от Отца, полный благодати и истины, в состоянии искупить потерянных. Какая благодарность, какая любовь должны наполнять наши сердца, когда мы созерцаем любовь Божью!» (Знамения времени, 2 мая 1892 г.).

Бог также восстановил Петра после его отречения (см. Мф. 26:69–75; ср. Ин. 21:15–22). Все произошло тогда, когда Петр вышел вон и горько заплакал. Когда наш Господь прощает, Он забывает.

#### 3. БОГ МОЖЕТ СДЕЛАТЬ НЕМЫСЛИМОЕ.

Помните Елисея и историю с топором? «И когда один валил бревно, топор его упал в воду. И закричал он, и сказал: ах, господин мой! а он взят был на подержание! И сказал человек Божий: где он упал? Он указал ему место. И отрубил он кусок дерева, и бросил туда, и всплыл топор» (4 Цар. 6:5, 6).

Эти слова произнес человек, который пытался сделать добро, пользуясь заимствованным топором. Топор слетел с топорища и погрузился на дно реки Иордан. Как вы думаете, что подумал этот человек, когда Елисей бросил кусок дерева на воду? То, что произошло дальше, было немыслимо!

Бог может воскрешать мертвых. Читая Мк. 5:35–43, мы видим, что все люди, находившиеся в доме начальника синагоги, знакомые с ним и его дочерью, считали, что она умерла и больше нет

нужды в Иисусе. Однако Сам Иисус думал по-другому! Для Него как Бога, воплощенного в человеческое тело, не было проблемы с воскрешением мертвых. Он сделал это, потому что Бог может делать немыслимое.

Бог может находиться в нескольких местах одновременно. «Не две ли малые птицы продаются за ассарий? И ни одна из них не упадет на землю без воли Отца вашего» (Мф. 10:29). Немыслимо,

что у Кого-то есть сила, способность и всеведение, чтобы знать, когда воробей падает на землю в любом месте планеты Земля. Однако Богу это возможно.

Бог может вспомнить каждое праздное слово. «Говорю же вам, что за всякое праздное слово, какое скажут люди, дадут они ответ в день суда» (Мф. 12:36). Нам лучше следить за тем, что мы говорим, поскольку Божьи предсказания обязательно исполнятся. Насколько велик наш Бог? Может ли Он вспомнить каждое наше праздное слово, даже если мы произносим его беззвучно? Да, может.

# 4. БОГ МОЖЕТ ОБЕСПЕЧИТЬ НЕОБЕСПЕЧЕННЫХ.

«Уведомляем вас, братия, о благодати Божией, данной церквам Македонским, ибо они среди великого испытания скорбями преизобилуют радостью; и глубокая нищета их преизбыточествует в богатстве их радушия. Ибо они доброхотны по силам и сверх сил — я свидетель: они весьма убедительно просили нас принять дар и участие их в служении святым» (2 Kop. 8:1–4).

Люди, вовлеченные в выполнение Божьей миссии, которая основана на вере в обетования, могут многому научиться из этих слов. Описывая состояние этих людей, Павел использует выражение «глубокая нищета». Однако он говорит, что они дали сверх своих сил. Нетрудно понять, что если они давали сверх своих сил, значит, Бог снабжал их средствами, чтобы они могли жертвовать.

Чему мы можем научиться на этом примере?

«Никогда прежде народ Божий так не нуждался в Божьих обетованиях, как теперь. Пусть же рука веры протянется сквозь тьму и ухватится за руку Безграничной Силы. Когда мы говорим о необходимости избавления от греха, помните, что Христос пришел в наш мир спасти грешников и что "может всегда спасать приходящих через Него к Богу"».

Э. Уайт. Превозносите Иисуса Христа, с. 341

Мы видим, что, когда Бог заботится о нас, мы можем жертвовать на Его дело даже больше, чем у нас есть. Может ли Бог наполнить пищей наш стол в пустыне? Да, Он может сделать это!

Пусть Господь благословит каждого из нас, чтобы мы верили Его драгоценным обетованиям и могли принять Его силу для спасения неспасаемых; для восстановления тех, кто не подлежит восстановлению; силу для того, чтобы совершить немыслимое и обеспечить необеспеченных. Пусть Бог поможет нам двигаться вперед в вере! ■

21

# ВОСПИТЫВАЕМ ЧУВСТВО БЛАГОДАРНОСТИ

Лаура Шиман, помощник координатора Пасторской ассоциации в Мичиганской конференции, США

Библия повествует о наших далеких предшественниках — израильтянах, которых Сам Бог освободил из египетского рабства. Он же и сопровождал их на этом пути в обетованную землю. Однако, несмотря на чудесные события, благодаря которым были сохранены их жизни во время выхода из Египта, время от времени у них возникало желание вернуться назад к рабству и угнетению.

Мы часто находим израильтян в состоянии ропота и жалоб. Они, как конфликтующая супружеская пара, выказывали свои обиды и возводили стены разделения, что мешало им увидеть все те благословения, которые изливал на них Господь. Страшась будущего, подобно вероломному супругу, в своем сознании они продолжали оставаться рабами.

Израильтяне странствовали по пустыне, думая, что главной причиной их скитаний были вражеские племена, преграждавшие им путь в землю обетованную. Но не враги удерживали их в пустыне. Так решил Бог. Их неблагодарность в ответ на милосердие Господа стала причиной их хождения по кругу в неприветливой каменистой пустыне (см. Числ. 11). Все, что от них ожидалось, — не роптать, но проявить благодарность в ответ на чудесное избавление от рабства.

Вспомните о тех мгновениях вашей жизни, когда вы переживали особые чувства, видя, как Бог благословил вас. Возможно, вы молили Его об образовании, о покупке дома или автомобиля, о выборе спутника жизни или рождении вашего ребенка. Великий Бог ответил на все или по крайней мере на некоторые из ваших просьб. Но подумайте: не стало ли это для вас теперь тем, что вызывает ваши жалобы и недовольство?

Дорогие жены служителей, это мой личный опыт, который потребовал от меня многих молитв, веры и настойчивых усилий, чтобы в моем сердце возникло и никогда не исчезало чувство благодарности. Позвольте мне поделиться с вами тем, как обрести столь необходимые нам жизненные силы.

Наилучший путь — каждый новый день начинать со слов признательности. В течение всего дня старайтесь благодарить Бога за все, что вас окружает, и тогда у вас просто не будет времени на жалобы и недовольство.

Скорее всего вам понадобится помощь, чтобы повернуться в сторону благодарности. Вы можете найти ее в Писании. Прочтите следующие заповеди признательности и хвалы:

«Славьте Господа, ибо Он благ, ибо вовек милость Ero!» (Пс. 106:1).

«Милосердие Его... обновляется каждое утро; велика верность Твоя!» (Плач 3:22, 23).

«...Благодаря всегда за все Бога и Отца, во имя Господа нашего Иисуса Христа» (Еф. 5:20).

«За все благодарите: ибо такова о вас воля Божия во Христе Иисусе» (1 Фес. 5:18).

«Славьте Господа, ибо Он благ, ибо вовек милость Его» (Пс. 135:1).

«Непрестанно благодарю за вас Бога, вспоминая о вас в молитвах моих» (Еф. 1:16).

«Славьте Его, благословляйте имя Его, ибо благ Господь: милость Его вовек, и истина Его в род и род» ( $\Pi$ c. 99:1–5).

«...Всегда и везде со всякою благодарностью признаём мы...» (Деян. 24:3).

В действительности Господь не нуждается в нашей благодарности. Иногда люди представляют себе Бога как Того, Кто требует почитания от Своего творения, подобно несовершенному человеку,

настаивающему на признании его добродетелей. Бог всемогущ, и поэтому Он лишен чувства ложного тщеславия. Но Он ожидает нашей благодарности по другой причине — мы сами должны осознать, как много нам было подарено Господом.

Нам необходимо помнить, насколько мы зависимы от Бога. Это укрепит нашу веру и поможет осознать, в Чьих руках наша жизнь.

Даже Сам Иисус, будучи Божественной личностью, всегда выражал благодарность Своему Отцу:

- Воскресив Лазаря, Он произнес: «Благодарю Тебя, Отче, что Ты услышал Меня».
- Собираясь накормить 5000 человек, Христос прежде всего воздал благодарность Богу за эту пищу.
- Зная о том, что идет на крест, Он, тем не менее, остановился и воздал славу Небесному Отцу.

У каждого из нас бывают переживания, подобные тем, что испытали израильтяне в пустыне. Но если мы помним о том, что и для нас в свое время падала

с неба «манна», это, несомненно, вдохновляет нас.

Апостол Павел в Флп. 4:8 обращается к нам с такими словами: «Наконец, братия мои, что только истинно, что честно, что справедливо, что чисто, что любезно, что достославно, что только добродетель и похвала, о том помышляйте». Это призыв приложить определенные усилия, а не просто пассивно ожидать. Мы призваны совершать то, к чему нас призвал Господь, — бла-

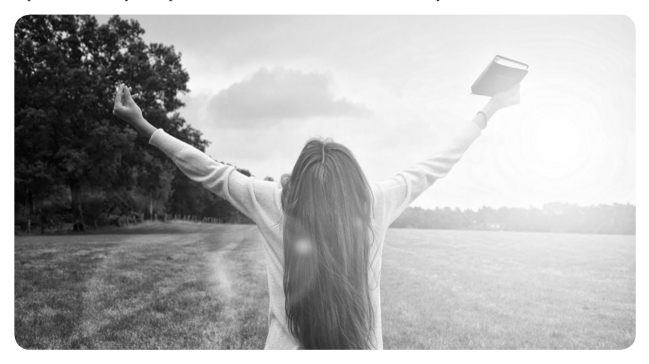
годарить за все Его деяния и размышлять только о том, что полезно для нашего умственного здоровья.

Настоящий христианин счастлив не из-за того, что происходит в его жизни, а благодаря Тому, в Кого он верит. Наш взор должен быть сосредоточен не на нас самих, но на Иисусе Христе. Наш взгляд должен быть устремлен к вечному и непреходящему вместо тленного и греховного. Мы знаем, что истинное счастье будет обретено с новым небом и новой землей (см. Откр. 21).

Каждая жена служителя может обрести чувство

# Благодарить за все — это не просто заповедь. Это путь обретения внутреннего мира и благополучия.

внутренней уверенности и благодарности, независимо от внешних обстоятельств — результатов, с которыми может завершиться съезд конференции, или трагической потери родных и близких людей, или обид, которые могут быть нанесены детям в школе или институте. Ведь мы знаем, что Бог благословляет нас различными способами и по-прежнему направляет нашу жизнь, любя нас бесконечно и безусловно. ■



# ИСПОЛНЯЙТЕСЬ ДУХОМ, ВОСПЕВАЯ

Павел Семанивский, дирижер оркестра Адвентистского университета, г. Монтеморелос, Мексика

«ДА ДАСТ ВАМ, ПО БОГАТСТВУ СЛАВЫ СВОЕЙ, КРЕПКО УТВЕРДИТЬСЯ ДУХОМ ЕГО ВО ВНУТРЕННЕМ ЧЕЛОВЕКЕ, ВЕРОЮ ВСЕЛИТЬСЯ ХРИСТУ В СЕРДЦА ВАШИ, ЧТОБЫ ВЫ, УКОРЕНЕННЫЕ И УТВЕРЖДЕННЫЕ В ЛЮБВИ, МОГЛИ ПОСТИГНУТЬ СО ВСЕМИ СВЯТЫМИ, ЧТО ШИРОТА И ДОЛГОТА, И ГЛУБИНА И ВЫСОТА, И УРАЗУМЕТЬ ПРЕВОСХОДЯЩУЮ РАЗУМЕНИЕ ЛЮБОВЬ ХРИСТОВУ, ДАБЫ ВАМ ИСПОЛНИТЬСЯ ВСЕЮ ПОЛНОТОЮ БОЖИЕЮ» (ЕФ. 3:16–19).

Вода — второе по значимости вещество после кислорода для человеческого организма. Известно, что наши тела состоят почти на две трети из воды. Неслучайно человек может жить без пищи более четырех недель, а без воды — не более семи дней. Сколько воды требуется человеку? При потере воды до 2% от массы тела (1–1,5 литра) появляется жажда. При утрате 6–8% наступает полуобморочное состояние. При нехватке 10% появляются галлюцинации. При потере воды в объеме 12% от массы тела человек погибает.

Святой Дух символически сравнивается с водой, которая готова излиться на жаждущее и иссохшее (см. Притч. 1:23; Ис. 44:3; Иез. 39:29). Сколько времени можно прожить без живительной влаги, исходящей от Духа Божьего? Пожалуй, ни одного мгновения, потому что «мы Им живем и движемся и существуем» (Деян. 17:28). Однако наша зависимость от Духа не сводится лишь к физическому ее проявлению, — Его сила охватывает также сферу нашей профессиональной деятельности и способствует духовному возрастанию. В церковной практике мы обычно обращаем внимание только на одну сторону влияния Духа Божьего — на духовную, однако Его действие намного шире.

Библия полна примеров, из которых видно, как Дух содействовал профессиональному развитию личностей, достигших большого успеха. Например, ремесленник Веселеил получил способность к обработке золота, серебра, меди, камня и т. п. непосредственно от Духа Божьего (см. Исх. 31:2-5). Судья Израиля Самсон своей огромной силой был обязан не тренеру по тяжелой атлетике, а Тому, Кто наделил его этой силой (см. Суд. 13:25). Способности царя Давида, проявленные в музыке, военном искусстве, в риторике, и даже его внешний облик были следствием действия Духа Божьего (см. 1 Цар. 16:13, 18). Пророк Иоанн Креститель был велик у Бога и людей потому, что был исполнен Духом «еще от чрева матери своей» (Лк. 1:15).

Святой Дух — это та живительная влага, без которой невозможно развитие личности ни в физической, ни в профессиональной, ни в социальной, ни в эмоциональной, ни тем более в духовной сфере.

Исследуя книгу Деяния святых Апостолов, можно прийти к выводу, что она не столько о том, что совершали апостолы, сколько о действиях Святого Духа. В различных местах этой книги 55 раз упоминается о Святом Духе и Его прояв-

лении. Он повелевал, крестил, предрекал, наполнял, давал, говорил, избирал, запрещал... Из этого видно, что главенствующая, руководящая роль в первоапостольской церкви принадлежит Святому Духу, и это неизбежно сказалось на росте церкви: «ежедневно прилагал спасаемых к Церкви» (Деян. 2:47). Кроме увеличения количества членов церкви наблюдался и ее духовный рост: люди испытывали радость от совместных встреч, наблюдали действия Духа, проявившиеся через знамения и чудеса (см. Деян. 2:43). Иными словами, в жизни церкви ощущалась особая близость Бога, явленная через проявления Духа.

Успех проповеди Евангелия зависит не столько от профессионализма евангелиста-миссионера, сколько от помощи Духа (см. Зах. 4:6). Мы полностью во власти Духа Божьего. Исполнение Духом является очень важным вопросом не только для всестороннего развития личности, но и для того, чтобы быть признанными Богом в качестве «сво-их»: «Кто Духа Христова не имеет, тот и не Его» (Рим. 8:9).

Возникает вопрос: как исполниться Духом? Является ли это произвольным действием Бога? Зависит ли от предрасположенности человека к этому? Может ли человек что-либо предпринять для того, чтобы подготовить почву сердца для действия Духа?

## ИСПОЛНЕНИЕ ДУХОМ: ВОСПЕВАЯ

Несомненно, выбор человека между добром и злом и участие его воли имеют важное значение при исполнении Духом. Рассмотрим один из многих библейских советов о том, как человек может содействовать влиянию Духа Божьего, на примере текста из Послания к ефесянам:

«Итак, не будьте нерассудительны, но познавайте, что есть воля Божия. И не упивайтесь вином, от которого бывает распутство; но исполняйтесь Духом, назидая самих себя псалмами и славословиями и песнопениями духовными, поя и воспевая в сердцах ваших Господу, благодаря всегда за все Бога и Отца, во имя Господа нашего Иисуса Христа» (Еф. 5:17–20).

Апостол Павел приглашает читателя познавать волю Божью, *назидать* друг друга, исполняться Духом, используя церковно-певческий репертуар (ср. Кол. 3:16).

Возникает вопрос: какая взаимосвязь может быть между *исполнением Духом, познанием, назиданием* и пением? Может ли музыка быть тем элементом, который готовит человека к действию

Духа Божьего, способствует восприятию духовного откровения и является средством обучения?

Как Библия, так и жизненный опыт свидетельствуют, что музыка оказывает сильное воздействие на человека, влияя и на его разум, и на эмоции. Бывает, что сказанное слово не приводит человека к принятию решения, тогда как слово спетое производит кардинальные перемены.

Человек как гармоничное создание Божье имеет три взаимодействующие составляющие — дух, душу и тело, то есть разум (интеллект), эмоции и физические потребности. Музыка в большей степени влияет на эмоции человека, от которых зачастую зависит принятие важных рациональных решений. Духовность человека (или действие Святого Духа в человеке) находит свое отражение как в его мыслительной и волевой деятельности, так и в эмоциональной и физической. Святой Дух проникает в сердце человека, используя как рациональный, так и эмоциональный путь, и, как следствие, освящает и облагораживает личность.

Рассмотрим несколько примеров (из Библии и из личного опыта служителей церкви), где прослеживается действие Духа Божьего через музыкальное служение.

#### БИБЛЕЙСКИЙ ПРИМЕР

Израильский царь Иорам вместе с иудейским царем Иосафатом, а также едомский царь согласились идти на войну против Моава (см. 4 Цар. 3:7-15). По истечении семи дней военного похода армия трех царей оказалась в затруднительном положении, поскольку не имела доступа к источникам, чтобы пополнить запасы воды. Ситуация оказалась весьма сложной, войско не могло рассчитывать на успех в войне при таком физическом истощении. Иудейский царь Иосафат, отличавшийся своей богобоязненностью, засомневался в правильности принятого решения. Посовещавшись, решили вопросить воли Божьей у пророка. Очевидно, по провидению Божьему на том этапе своего пути они подошли к месту, где был пророк Божий, — Елисей.

Диалог трех царей с пророком получился не очень приятный. Пророк Елисей, обращаясь к царю израильскому Иораму, сказал: «Что мне и тебе? пойди к пророкам отца твоего и к пророкам матери твоей... Жив Господь Саваоф, пред Которым я стою! Если бы я не почитал Иосафата, царя Иудейского, то не взглянул бы на тебя и не видел бы тебя».

Несколько смущает такой неприветливый тон праведного человека, — совсем не так пророку следовало обратиться к пришедшему искать воли

Божьей. Разве Елисей не должен был обрадоваться возможности исполнить свой долг и наставить ищущего на путь Божий? В его словах можно заметить не только нежелание говорить с Иорамом, — он даже смотреть не хотел в его сторону. Чем же вызвано такое раздражение пророка?

Дело в том, что в истории Израильского царства не было ни одного царя, которого по-настоящему интересовала бы Божья воля. Даже когда они знали ее, все равно не выполняли. Это обстоятельство вызывало скорбь — как Бога, так и у Его вестников. Царь Иорам не отступал от грехов своих отцов: «делал неугодное в очах Господних», повторял грехи Иеровоама, который ввел Израиль в грех, и не отставал от примеров отцов в умножении грехов (см. 4 Цар. 3:2, 3). Визит к пророку Елисею не был продиктован желанием узнать и исполнять волю Божью. Пророк просто проявил уважение к просьбе Иосафата, для которого воля Божья имела большое значение в принятии решений. Это обстоятельство объясняет довольно-таки резкий ответ пророка Елисея своим посетителям.

приходя на богослужение в дом молитвы. На это могут быть различные причины, как субъективные, так и объективные, однако вдохновенная мелодия может смягчить сердце, приготовить дух и разум к принятию возвышенного и святого.

#### ИСТОРИЯ ОТ ПАСТОРА МАРКА ФИНЛИ

Это произошло во время проведения евангельских встреч в Бостоне, штат Массачусетс. Встречи проводились в гостинице «Holiday Inn» в зале, вмещающем 500 человек. На третью или четвертую встречу пришла группа молодежи. Парни расположились у выхода и начали развлекаться, пародируя мои действия: если я шел в одну сторону — они повторяли за мной, если я делал какой-либо жест — они его копировали. Но этого им показалось недостаточно, и тут они решили устроить «шутку» посерьезнее — включили пожарную сигнализацию, рев которой поднял на ноги всю гостиницу.

Пожалуй, они даже не могли представить последствий этого поступка. Люди начали выбегать из своих номеров, опасаясь пожара. Вскоре пере-

«Не будьте нерассудительны, но познавайте, что есть воля Божия. И не упивайтесь вином, от которого бывает распутство; но исполняйтесь Духом, назидая самих себя псалмами и славословиями и песнопениями духовными, поя и воспевая в сердцах ваших Господу, благодаря всегда за все Бога и Отца, во имя Господа нашего Иисуса Христа» (Еф. 5:17–20).

То, что происходит дальше, представляет особый интерес для нашего исследования. Елисей должен был вопросить Бога о Его воле, однако состояние внутреннего мира пророка не позволяло ему предстать перед Всевышним. Елисей повелевает: «Теперь позовите мне гуслиста». И вот что произошло: «И когда гуслист играл на гуслях, тогда рука Господня коснулась Елисея».

Вот каково, оказывается, предназначение музыки — она должна подготовить сердце человека к действию Духа Божьего! Музыка представлена здесь не как цель, а как средство!

В этом заключается важный урок для применения музыки в богослужении. Возможно, поклоняющиеся Богу не имеют должного настроя, до мной собралась большая аудитория — около 500 человек, и я в растерянности спрашивал себя, что мне делать. Я послал диакона узнать и сообщить мне о том, было ли это настоящее возгорание или нет. Сложив руки, я смотрел на людей...

Эти минуты показались мне вечностью. Пока я стоял на сцене, присутствующие в зале оставались спокойно сидеть на своих местах. Общего времени нашей встречи прошло около 30 или 40 минут, стрелки часов показывали без десяти девять. Как правило, наши встречи длились 45–50 минут, и я понимал, что не смогу больше проповедовать в этот вечер, потому что мог наскучить слушателям. Я решил помолиться, и вдруг вспомнил об одной женщине по имени Барбара, кото-

рая сидела в первом ряду. Несколько дней назад в ее исполнении я слышал песню: «Кто я, чтобы Царь пришел умереть за меня?»

Я подошел к этой женщине и сказал: «Барбара, сможешь спеть эту песню для того, чтобы я сделал призыв к аудитории? Я не могу больше проповедовать». Она ответила: «Пастор, я не уверена, что вспомню все слова этой песни».

Я начал ее уговаривать: «Барбара, я знаю, что ты сможешь», на что она возразила: «Пастор, но ведь нет пианиста». Я был настойчив: «Барбара, я знаю, что ты сможешь, пожалуйста, выйди и спой».

В конце концов, не будучи уверенной в том, что хорошо знает слова, без пианиста, она поднялась и начала петь. Ее голос тронул сердца тех, кто был в этом зале. Находясь впереди, я наблюдал за глазами присутствующих и видел, как работал Святой Дух.

Сатана хотел помешать этой встрече, хотел разрушить начатую работу, используя рев пожарной сирены, однако, когда пела Барбара, музыка коснулась сердец людей. А я по окончании встречи всего лишь подвел итог на тему борьбы добра и зла, борьбы между Христом и сатаной и затем сделал призыв уже не на основании моей проповеди, которой и не было, а акцентируя внимание на словах песни, исполненной Барбарой.

Святой Дух работал в сердцах людей. Я попросил людей подняться, пригласил отдать свою жизнь Иисусу. И вот поднялся один человек, затем другой, встал студент университета Northeast, который принял решение идти за Христом, затем на призыв откликнулся студент-фармацевт, потом медицинские работники гостиницы, которые не были адвентистами, приняли решение вручить свою жизнь Христу. 60 человек приняли такое важное решение в тот вечер! Это был поворотный момент наших встреч, именно после этого мы особым образом почувствовали, что Бог там работает.

Я видел много раз, как музыка касается человеческих сердец, возвышает дух, вдохновляет, однако скажу более: музыка, которая созвучна проповедываемому слову, касаясь сердец, преобразовывает жизни и направляет людей к Богу.

#### ИСТОРИЯ ОТ ПАСТОРА ЭДГАРА БЕНИТЕЗА

Одна женщина, которая полюбила Иисуса, всем сердцем желала привести к Господу своих детей. Особую настойчивость в этом она проявляла к своему сыну, который был ее правой рукой в их скромном, семейном бизнесе, помогая матери торговать на улице.

— Сынок, пожалуйста, пойдем в церковь, послушаем то, что говорят об Иисусе. Твоя жизнь изменится. В церкви есть молодежь, с которой ты сможешь познакомиться, пойдем! — просила сына женщина.

На это молодой человек обычно отвечал:

— Мама, я не хочу с тобой ссориться. Не зови меня в церковь. Если тебе нравится, ты иди. Я еще молодой и хочу пожить хорошо, у меня своя вера. Ты ходи, если хочешь, а меня оставь в покое.

Материнское сердце побуждало женщину молиться о сыне каждый день, неустанно и настойчиво. Ее упорство закончилось тем, что юноше это порядком надоело, и он ушел из дома. Однако три дня спустя он вернулся домой и заявил:

— Мама, давай с тобой заключим соглашение. Ты хочешь, чтобы я пошел с тобой в церковь? Так и быть, я пойду, но это только ради тебя. При этом хочу, чтобы ты знала: я ничего не хочу знать об Иисусе, я ничего не намерен менять в своей жизни, ничего не хочу предпринимать и меньше всего — принимать крещение. Я пойду в церковь лишь потому, что ты на этом настаиваешь. При этом я буду приходить исключительно на проповедь с 11:00 до 12:00. И не важно, закончит проповедующий говорить к этому времени или нет, в 12:00 я уйду. Тебя устраивает такая договоренность?

Женщине ничего не оставалось делать, как только принять условия, предложенные сыном. И вот этот молодой человек стал посещать церковь. Он приходил на служение с вызывающим видом, в темных очках, которые не снимал даже внутри помещения. Входя через заднюю дверь, он демонстративно проходил через всю церковь и садился рядом с матерью. Учитель субботней школы очень приветливо здоровалась с юношей и говорила:

- Эдгар, мы так рады, что ты пришел. Как ты себя чувствуешь? Ты счастлив?
  - Heт, грубо отвечал гость.
- Ну ладно, все равно хорошо, что ты сегодня здесь.

Проповедь начиналась в одиннадцать часов, а ровно в двенадцать, закончил проповедующий или нет, юноша поднимался и уходил. И так продолжалось из субботы в субботу. Звучало множество призывов, Господь обращался к его сердцу, говорились проповеди, Иисус хотел войти в его жизнь, но Эдгар все отвергал, проявляя дух противления.

Однажды в эту церковь должен был приехать студент адвентистского университета (Монтеморелос, Мексика), для того чтобы дать концерт

27

и исполнить духовные песни собственного сочинения. Это мероприятие планировалось на время субботней школы. Но чудны пути Божьи! Если бы этот студент успел на час субботней школы, то наш герой не попал бы на его выступление, поскольку он приходил всегда позже, к 11 часам. Однако по непонятной причине машина, на которой ехал студент, поломалась, и он приехал уже к концу субботней школы. По окончании урока пастору церкви сообщили, что приехал музыкант. Несмотря на опоздание студента, пастор решил все же дать ему возможность выступить. «Братья, приехал музыкант, если кто-то хочет послушать его концерт после собрания, вы можете остаться», — обратился он к членам церкви.

Женщина стала уговаривать Эдгара:

- Сынок, пожалуйста, останься на концерт.
- Нет.
- Давай договоримся: ты послушаешь только первую песню, и если тебе понравится, то останешься, если же нет пойдешь домой. Согласен?
- Ладно, так и быть, но только одну песню, не больше.

И вот настал тот момент, когда представили музыканта<sup>(1)</sup> и начался концерт. Эдгар прослушал первую песню, затем вторую, третью, четвертую... и не уходил. Его мама в этот момент молилась в своем сердце: «Господи, преобразуй моего сына, измени его жизнь, Господи, сделай что-нибудь с его сердцем и разумом». Вдруг она заметила слезы на щеках сына, увидела, что с ним что-то происходит. Она не знала, что в этот момент он беседовал с Господом и боролся с Ним.

«Господи, я не знаю, существуешь ли Ты на самом деле, но в этот момент во мне пробудилось желание вручить мою жизнь Тебе. Я хочу быть, как этот студент-музыкант, который посвятил свою жизнь Тебе и прославляет Тебя. Я хочу быть похожим на него».

Когда закончился концерт, Эдгар поспешил найти руководителя клуба следопытов. Мама подумала, что ее сын ушел домой, не зная, что в это время он спрашивал директора клуба: «Как мне стать членом вашей группы? Я хочу быть с вами». Директор ответил: «Через 15 дней у нас будет лагерь, присоединяйся к нам». Эдгар приобрел следопытскую форму и отправился на лагерное собрание. Там, на этой встрече, где собрались тысячи молодых людей, которые радовались и сла-

вили Господа, Эдгар принял решение заключить завет с Господом и посвятить свою жизнь Богу $^{(2)}$ .

Итак, совет апостола Павла: «исполняйтесь Духом... поя и воспевая» является сегодня не менее действенным, чем в библейские времена, как это видно из приведенных выше примеров. Пожалуй, этого важного вывода было бы достаточно, исходя из исследования данного текста. Но лаконичные выражения Павла в этих стихах содержат и ряд пояснений о том, какой должна быть музыка на богослужениях, музыка, которая готовит почву сердца для работы Святого Духа.

#### НАЗИДАЯ САМИХ СЕБЯ

«...Исполняйтесь Духом, назидая самих себя псалмами и славословиями и песнопениями духовными» (Еф. 5:19, 20).

Выражение «назидая самих себя», как звучит в Синодальном переводе, можно понять двояко: с одной стороны, его можно интерпретировать как обращение Павла к обществу верующих, где одна група назидает другую посредством песнопения, а также это выражение можно рассматривать как обращение к отдельным личностям, составляющим это общество, где каждый «назидает сам себя», когда исполняет или слушает гимны.

Один из пасторов делился в проповеди опытом личного ежедневного поклонения Богу. Имея в памяти своего телефона ряд музыкальных духовных мелодий, он мог ежедневно слушать высокую музыку и размышлять о Боге, при этом никакие внешние факторы не влияли на его общение с Богом. Таким образом он назидал сам себя, используя слушание музыки как часть своего ежедневного поклонения. Очень хороший совет.

Однако в некоторых переводах этот отрывок (Еф. 5:17–20) звучит следующим образом: «исполняйтесь Духом, назидая одни других». Это означает, что одна группа назидает другую, а та в ответ назидает первую. «Назидает» можно понимать как «научает и вразумляет» (ср. Кол. 3:16).

Это очень важный момент. Павел описывает модель богослужения, где **все** поклоняющиеся Богу являются участниками общего процесса духовного обучения, а не просто пассивными зрителями. При этом музыканты — это не артисты, стремящиеся доставить удовольствие слушателям, а служители, которые *научают и вразумляют*, причем в этом духовном *назидании* участвуют все.

<sup>(1)</sup> Benjamín Carballo.

<sup>(2)</sup> Опуская некоторые моменты этой истории, которые произошли позже, хотелось бы отметить, что Эдгар Бенитез сегодня совершает пасторское служение в Мексике.

Такая модель богослужения напоминает небесную модель поклонения, где представлены разные группы, назидающие друг друга через славословие и музыку: четыре живых существа, двадцать четыре старца, великое множество (см. Откр. 4 и 5).

Следующая часть текста представляет интерес потому, что открывает нам репертуар духовной музыки, имевшей место во времена апостола Павла: «назидая самих себя псалмами и славословиями и песнопениями духовными».

При поверхностном чтении может показаться, что Павел перечисляет всего лишь названия различных сборников для пения, суть которых мало чем различается. Однако это не так. Для того чтобы лучше понять, о чем идет речь, нужно посмотреть на этот текст в оригинале, то есть на древнегреческом языке. Этот стих мог бы звучать следующим образом: «назидая самих себя псалмами, гимнами и духовными одами». Разве что-то изменилось? Многое.

гогах; позже их исполняли в раннехристианской церкви. Павел не делает никаких оговорок по поводу этих музыкальных произведений, что показывает: гимны принимались в церковной практике без возражений. Очевидно, что они не были настолько древними, как псалмы. Должно быть, в историческом плане гимны явились неким промежуточным звеном между псалмами и одами. Время сделало свой выбор. А теперь поговорим об одах.

Что такое **ода**? Зародилась она в Древней Греции; одами восхваляли богов, воинов, победителей на Олимпийских играх и т. д. Павел призывает петь оды в церкви, только здесь он делает оговорку — они должны быть духовными. Ода для времен Павла была современным музыкальным произведением, и апостол не отвергает современную музыку как нечто неприемлемое. Напротив, он с воодушевлением советует применять ее на богослужениях, но при этом предостерегает,

- Исполняйтесь Духом для познания Бога;
- исполняйтесь Духом для духовного преобразования;
- исполняйтесь Духом, чтобы быть успешными в жизни;
- исполняйтесь Духом, потому что миссия Христа еще не завершена и нам нужно ее выполнить;
- исполняйтесь Духом, потому что наше странствование еще продолжается.

В данном тексте Павел приглашает использовать в богослужении музыку разных эпох, различных стилей и жанров. Понимание этого принципа поможет избежать разногласий относительно того, какая музыка должна звучать на современном богослужении.

В еврейской традиции каноническую книгу Библии — **Псалмы** (Псалтирь) — использовали для пения, а не для чтения. Псалмы представляли собой историческое, духовное наследие Израиля, которое уходило своими корнями к временам Моисея — вождя Израиля (см. Пс. 89). Таким образом, Павел советует использовать музыку с духовным текстом — текстом, который вдохновил Сам Бог для духовного назидания.

Следующая музыкальная категория, о которой упоминает Павел, это **гимны**. Очевидно, что гимны отражали еврейскую церковную традицию и были использованы на богослужениях в сина-

чего не делал ни в случае с псалмами, ни говоря о гимнах: оды должны отличаться духовностью. Почему Павел не делал эту оговорку ранее? Потому что в этом нет необходимости: разве могут боговдохновенные псалмы быть недуховными?

Таким образом, Павел в трех словах сказал многое и о музыкальных стилях, и об актуальности музыкального церковного наследия.

«Поя и воспевая в сердцах ваших Господу» Следующая часть текста повествует: «поя и воспевая в сердцах ваших Господу». Павел словно повторяется, говоря об одном и том же: петь и еще раз петь. Так ли это на самом деле?

Внимательное исследование этого стиха показывает, что второе слово «воспевая» может быть переведено двояко. Греческое слово, которое использует здесь Павел, можно перевести как «петь», а также как «петь с инструментами», «создавать музыку или щипать на музыкальном

29

инструменте». В других местах — «игра на музыкальном инструменте». Этот глагол используется пять раз в Новом Завете, например в Послании Иакова 5:13, где апостол пишет: «Злостраждет ли кто из вас, пусть молится. Весел ли кто, пусть поет псалмы». «Поет псалмы» может быть переведено как «исполняет на инструменте».

Таким образом, апостол Павел не только приглашает использовать на богослужении музыку различных временных периодов, но призывает исполнять в церкви как вокальную, так и инструментальную музыку.

Использование инструментальной музыки на богослужении в адвентистской церкви в определенный период было спорным вопросом, а для некоторых религиозных деноминаций остается таковым и сегодня. Однако Павел, так же как и Иаков, не только не был против использования инструментальной музыки, но, наоборот, призывал использовать ее на богослужении.

# В СЕРДЦАХ ВАШИХ

«...Поя и воспевая (играя на музыкальном инструменте) в **сердцах ваших** Господу».

Чтобы музыка достигла людских сердец, она должна исходить из сердца того, кто ее исполняет. Если музыка не трогает исполнителя, то как она может коснуться сердца того, кому она направлена? Должна ли духовная музыка быть чувственной или только рациональной, эмоционально неокрашенной и отрешенной от земного бытия? Павел говорит об интегрированном подходе к исполнению, где бы участвовали дух, душа и тело; как разум, так и чувства.

# «Благодаря всегда за все Бога и Отца, во имя Господа нашего Иисуса Христа».

Пение на богослужении — это реакция поклоняющегося на деяния Божьи. Пережитый жизненный опыт рождает песнь, а правильное понимание характера Бога делает ее благодарственной — независимо от того, был этот опыт радостным или печальным (см. Деян. 5:40, 41; 16:25). Пением можно воздвигнуть монумент нашим печалям и страданиям, пение может быть пессимистичным, апатичным, скучным, просто привычно-ритуальным — не к этому призывает Павел.

Лишь осознание Божьего присутствия на богослужении и Его руководства во всех жизненных обстоятельствах побуждает нас к благодарственному прославлению, которое исходит из сердца. Может быть и так, что благодарственное пение приведет нас к осознанию присутствия Бога в нашей жизни, как об этом говорилось выше.

Павел обращает внимание читателя на направленность благодарственного пения — Бог Отец и Иисус Христос. Музыкальное служение нацелено возвысить не певца (композитора, дирижера или музыкальный коллектив), а Бога. Аплодисменты звучат не исполнителю музыки, а Вдохновителю и Источнику всех даров.

Таким образом, этот эпизод послания Павла является доксологией, которая начинается с призыва исполниться Духом Святым и оканчивается благодарением Бога и Отца, во имя Иисуса Христа. Павел дает советы относительно богопоклонения, которое совершается с помощью музыкального служения.

Если сделать краткий обзор данного текста, то также можно увидеть наставления о проведении богослужения с использованием музыки:

- Богослужения нам нужны для познания воли Божьей.
- Пение и инструментальное исполнение это предусмотренные Богом средства для приготовления людских сердец к действию Духа Святого.
- Церковная музыка должна быть разнообразна как в стилях, так и в жанрах, ее репертуар должен включать как церковное наследие, так и современные композиции, охватывать вокальную музыку и инструментальную. Главное ее отличие это духовность.
- Музыка в церкви это не прелюдия к назиданию, это само назидание.
- Музыкальное служение это эмоциональное служение.
- Средоточие богослужения это Бог Отец, Иисус Христос через освящение Духом (см. 1 Петр. 1:2).

Наверное, будет правильным закончить это рассуждение следующей мыслью: важны не средства (в данном случае музыка), а сама цель, для достижения которой Бог дает различные средства, ведущие к Его познанию. ■

# НЕТ МЕСТА ЛЮБВИ К СПОРАМ

Эллен Уайт

# ЛЮБОВЬ К СПОРАМ НЕ ДЕЛАЕТ СЛУЖИТЕЛЕЙ ДОБРЫМИ ПАСТЫРЯМИ

«Некоторые служители, давно проповедующие истину для настоящего времени, терпели неудачи в своих трудах. Они воспитывали в себе бойцовские качества, тщательно изучали все необходимые аргументы, чтобы отстаивать свою точку зрения в сложных вопросах; они охотно проповедуют на эти темы. Истина Божья проста, понятна и убедительна. Она гармонична и, в отличие от заблуждений, излучает ослепительно яркий свет. Эта истина очаровывает разум всех, кто не заражен предрассудками...

Братья, любящие участвовать в спорах, обычно утрачивают духовность, ибо они не уповают на Бога, как должно. Они хорошо подготовлены теоретически, чтобы «отстегать» словом истины своего противника. Неосвященные чувства,

величайшим злом и позором для того, кто произносит слова, не подобающие христианскому служителю.

Они так много рассуждают о теоретических вопросах, требующих расширенной аргументации, что начинают пренебрегать практическими темами, в изучении которых нуждается Божье стадо. Эти служители плохо знают проповеди Христа, затрагивающие повседневную жизнь христианина, и не имеют особого желания изучать их. Они вознеслись над простотой дела Божьего. Когда эти братья были невысоки в собственных глазах, Бог поддерживал их, ангелы Божьи служили им, помогая убеждать многих людей в истине. Но, приучая себя к спорам, служители зачастую становятся грубыми и бестактными. Они утрачивают не только заинтересованность в людях, но и нежное сострадание, которое всегда должно сопро-

«Если кто-нибудь будет втягивать работников в дискуссию или спор по политическим или другим вопросам, не старайтесь высказать собственное убеждение или возражение. Твердо и решительно продвигайте дело Божье, но в кротости Христа и как можно более спокойно. Пусть не слышится хвастовство людей. Пусть не проявляется самонадеянность. Пусть будет явлено, что Бог призвал нас и вручил нам священные истины; проповедуйте Слово, будьте прилежны, искренни и ревностны».

владеющие ими, подсказывают им язвительные замечания, подобные ударам кнута и способные лишь раздражать и провоцировать их противников. Но Дух Христов не принимает в этом участия. Имея убедительные аргументы, спорщик вскоре начинает думать, что он достаточно силен, чтобы восторжествовать над своим противником, и при этом упускает из виду Бога. Некоторые наши служители стали профессиональными спорщиками. Когда возбуждение, вызванное дискуссией, достигает наивысшего накала, они чувствуют в себе силу говорить убедительно. В разгаре полемики люди не обращают особого внимания на отдельные выражения, которые сами по себе являются

вождать усилия пастыря Христова.

Служители, любящие спорить, обычно не в состоянии оказывать своему стаду нужную ему помощь. Избирая тему, которая должна дать духовную пищу детям Божьим, сокрушить и смягчить сердца, они снова возвращаются к своему стереотипу и начинают повторять старые, набившие всем оскомину аргументы, из-за чего проповедь получается сухой и неинтересной. Таким образом, вместо того чтобы давать своему стаду свет и жизнь, эти пастыри несут тьму, и их собственные души тоже погружаются во мрак».

(Эта статья взята из книги Э. Уайт «Голос в речи и пении», с. 243–245). ■

# СЛУЖЕНИЕ ПОСЕЩЕНИЯ

В «Церковном руководстве» говорится относительно роли диаконов и диаконис, посещающих членов церкви: «Во многих общинах посещение на дому организуется путем распределения членов общины по районам и закрепления за каждым из этих районов одного из диаконов, предполагая, что он посетит каждый дом хотя бы один раз в квартал...»

# Для чего необходимы посещения членов церкви на дому:

- чтобы лучше познакомиться с членами церкви;
- чтобы поддержать пропускающих богослужения и новых членов церкви;
- чтобы укрепить веру сомневающихся;
- чтобы ободрять больных и молиться за них;
- чтобы выявлять и удовлетворять потребности пожилых людей, вдов и одиноких родителей;
- чтобы поддерживать верность в вопросах управления ресурсами.

# Некоторые практические рекомендации относительно посещений членов церкви на дому:

- 1. Посещение лучше осуществлять парами. Идеальный вариант совместное служение супругов, поскольку таким образом можно использовать особенности как мужского, так и женского характеров.
- 2. Одевайтесь соответствующим образом.
- 3. При входе в дом укажите цель посещения: представить церковь и позаботиться о семье.
- 4. Молитесь перед входом в дом и продолжайте молиться во время всего общения.
- 5. «Всякий человек да будет скор на слышание, медлен на слова, медлен на гнев» (Иак. 1:19). Не сплетничайте сами и не слушайте сплетни от других. Не принимайте чью-то сторону, когда члены семьи не согласны друг с другом. Не пытайтесь защищать пастора, служителя или члена церкви, с которым у семьи есть разногласия. Оставайтесь объективными и молитесь с ними о сложившейся ситуации.
- 6. *Продолжительность визита должна состав- лять около 15 минут*. При некоторых обстоятельствах это может занять больше времени.

7. Используйте девятиэтапный способ решения проблем для укрепления семей, нуждающихся в такой помощи.

# Девять этапов решения проблем:

- 1. Включение. Установите открытое общение со всеми членами семьи.
- 2. Оценка. Оцените ситуацию на основе фактов, представленных членами семьи и другими людьми, знакомыми с ситуацией.
- 3. Определение. Работайте с семьей над тем, чтобы определить имеющуюся проблему, ее основную причину и факторы, мешающие поиску решения данной проблемы.
- 4. *Постановка целей*. Вместе с семьей поставьте реалистичные цели.
- 5. Альтернативы. Посмотрите на все возможные способы решения проблемы и выберите лучший вариант.
- 6. Договор. Помогите членам семьи договориться о ролях и обязанностях каждого из них. Все должны быть привлечены к ответственности.
- 7. *Действие*. Предпримите шаги для достижения целей.
- 8. Оценка результатов. Посмотрите на результаты действий, чтобы определить, были ли они успешными.
- 9. Продолжительность. Продолжайте отслеживать успехи семьи, помогая по мере необходимости.

Посещая членов церкви и используя представленный выше способ решения проблем, диаконы и диаконисы смогут обеспечить лучший уход за семьями, находящимися в кризисе. Они будут осознавать ответственность церкви за удовлетворение потребностей своих больных, бедных и страдающих членов церкви. Посещения помогают правильно оценить физические, социальные, эмоциональные и духовные потребности членов церкви и найти пути удовлетворения этих нужд.

Диаконам и диаконисам необходимо владеть информацией о доступных ресурсах — в церкви и в обществе — для решения проблем, а также о том, как можно воспользоваться этими ресурсами. ■



# ДОРОГАМИ РЕФОРМАЦИИ

Эллен УАЙТ

143×215 мм, 352 с., мягк. обложка и тв. переплет

В 2017 году во всем мире отмечается 500-летие протестантской Реформации. Именно 500 лет назад были произнесены знаменитые слова Мартина Лютера: «На сем стою и не могу иначе». Они изменили как историю христианства, положив начало Реформации, так и историю всего мира. Об этом событии должно быть известно не только узкому кругу людей, но и всем, кто считает себя культурным человеком. В книге подробно рассказывается о предпосылках, возникновении и распространении Реформации, а также о ее значении и результатах.

Эта книга может стать прекрасным подарком для тех, кто интересуется историей, а также для представителей руководящих органов, учителей, экскурсоводов и людей, интересующихся культурным наследием человечества.



# **ТАЙНЫ ОТКРОВЕНИЯ**Жак ДУКАН

143×215 мм, 224 с., тв. переплет

Таинственные числа, нереалистичные живые существа, непривычные звуки, странные происшествия, загадочные явления, беспощадные битвы, тревожная атмосфера... Все это — книга Откровение, последняя книга Библии. Вопреки своему названию эта книга считается самой таинственной и трудной для понимания. Но тот, кто сумеет понять ее тайны, откроет для себя новый, удивительно прекрасный мир, приготовленный Богом для нас — людей, сотворенных Им для счастливой вечной жизни.

Профессор Жак Дукан предлагает нам прочитать книгу Откровение через призму еврейского мышления — мышления ее автора Иоанна Богослова, одного из учеников Иисуса Христа. Такое прочтение позволит увидеть в пророчествах этой книги те важные грани, которые остаются вне поля зрения при обычном исследовании.



# ДАР ПРОРОЧЕСТВА В ПИСАНИИ И ИСТОРИИ

Альберто ТИММ, Дуэйн ЭСМОНД

143×215 мм, 576 с., тв. переплет

Человеческая история полна свидетельств о самых разнообразных событиях. О появлении, развитии и падении империй написаны сотни томов, но кто способен проследить действия Бога на страницах истории? Ответ очевиден — Сам Бог.

Христианство основано на том, что Бог открывает Себя через пророков. Книга «Дар пророчества в Писании и истории» содержит исчерпывающий подход к этой теме с точки зрения адвентистов седьмого дня. После исследования библейского учения о пророческих дарах эта работа дает полезный обзор того, как эти дары воспринимались в христианской традиции и истории. Особое внимание уделено пророческому служению Эллен Уайт. Эта книга открывает читателям результаты кропотливых многолетних исторических и богословских исследований, давая возможность увидеть библейскую перспективу и ее реализацию в современном мире.



# Три способа купить книги издательства «Источник жизни»:

- Посетите наш интернет-магазин: www.7knig.org
- Позвоните нам на бесплатную горячую линию: 8-800-100-54-12.
- Спрашивайте книги в местном книжном центре.